
 

  

ZEUL HELIOS – IMAGINE, MESAGER ȘI SUPLEANT AL 

UNULUI ÎN VIZIUNEA TEURGICĂ A ÎMPĂRATULUI IULIAN 

Adriana NEACȘU1 
 

 
Abstract: Concerned to find the most suggestive correspondences between 

the traditional gods of the Graeco-Roman pantheon and the concepts of 

Neoplatonic philosophy, the Emperor Julian focused his attention on the Sun 

God, Helios. Due to his double dimension, the visible one, and the invisible 

one, expression of the divine essence, the God Helios is, from Julian’s 

perspective, the ideal candidate to exemplify the parallelism between sensible 

world and supersensible world, and to demonstrate their deep unity.  

In the hymn that Julian dedicated to him, God Helios takes over all the 

functions of the One or the Good, that is, of the Principle, which, due to its 

status as Absolute, cannot come into direct contact with the lower levels of 

reality, but only through mediation. For this, the One creates Helios, who is 

its own image, the reality closest to itself and able to act on its behalf, as if it 

were acting itself. Helios is somewhat like Hermes, the messenger of Father 

Zeus to all the other gods, but, at the same time, he is the eminently active 

arm of Zeus, for the message is identical with the deed. 

In fact, when Julian attributes to Helios all divine virtues, when he 

gives him the title of ”King”, with direct reference to his role as symbol of 

imperial power, he tries to transfer to him, and to the whole system of 

traditional gods, the aura of majesty and all the authority that the Empire 

still had in the eyes of its subjects and, in this way, to help stop the decline of 

the old religion and the rise of Christianity.  

Keywords: Emperor Julian, God Helios, the One, the Good, Neoplatonism, 

theurgy, the intelligible world, the sensitive world. 

 

Iulian – împărat și neoplatonist teurg 

La jumătatea veacului al patrulea al erei noastre, la aproape o sută de 

ani de când Plotin a început să își scrie tratatele care vor forma ulterior 

celebrele Enneade, și după ce Iamblichos i-a imprimat neoplatonismului o 

turnură accentuată spre teurgie, școala a reușit să-l atragă în rândurile sale 

 
1 University of Craiova, Romania.      



6 | Adriana NEACȘU 

pe tânărul Flavius Claudius Iulianus2, acela care va deveni ultimul dintre 

împărații romani puternic atașați deopotrivă de ideea înțelepciunii 

filosofice și de religia politeistă3, cea care dominase timp de milenii întreaga 

viață spirituală și culturală a antichității greco-romane. 

De fapt, atașamentul acestuia față de zei nu mai constituia în epoca 

respectivă deloc o normalitate, ba chiar dimpotrivă, a fost o adevărată 

surpriză, dat fiind fptul că familia imperială din care el făcea parte trecuse 

la creștinism deja de aproape o jumătate de secol4, iar, prin urmare, Iulian a 

fost crescut el însuși conform preceptelor acestei noi credințe5 care, nu peste 

multă vreme, la sfârșitul aceluiași veac al patrulea, va fi impusă în calitate 

de singură religie oficială în stat6.  

Deocamdată însă, acest deznodământ părea să nu reprezinte o 

fatalitate, așa încât Iulian, sfidând destinul, convins că viitorul era în 

continuare de jucat, a încercat să restabilească vechea ordine spirituală, pe 

care o considera singura perfectă, deopotrivă rațională și morală, a cărei 

răsturnare credea că n-ar conduce decât la haos și, prin urmare, la cele mai 

mari nenorociri atât pentru oameni cât și pentru întregul univers. În acest 

scop, metodele lui au fost mai puțin cele de constrângere, pe care le avea la 

îndemână în calitate de împărat, dar pe care le-a folosit cu maximă 

moderație,7 cât mai ales acelea de convingere, făcând apel la argumente și 

 
2 Conform mărturiei lui Porfir, Plotin a început să scrie în anul 254, iar Iulian, elev 

al lui Maximus din Efes, care, la rândul său, îl avusese drept magister pe 

Iamblichos, a fost inițiat de profesorul său în misterele teurgiei în anul 351, adică la 

vârsta de douăzeci de ani.  
3 De fapt, în afara unor împărați iubitori de filosofie și de filosofi (vezi cazul 

împăratului Gallienus, protector și prieten al lui Plotin), istoria nu mai cunoaște în 

acest sens decât un singur caz celebru, cel al împăratului Marcus Aurelius, modelul 

declarat de viață și de domnie al lui Iulian, cel care urca pe tronul imperial cu exact 

200 de ani înaintea acestuia, dar care a avut norocul unei domnii mult mai lungi 

decât el.  
4 Constantin cel Mare, unchiul său, s-a creștinat în anul 312.   

5 În copilărie, educația lui Iulian i-a fost încredințată episcopului Eusebiu de 

Nicomedia, o rudă a mamei sale, iar Iulian era un foarte bun cunoscător al Bibliei.  
6 Prin Edictul de la Tesalonic, din 28 februarie 380, semnat de împărații Teodosie 

cel Mare, Grațian și Valerian al II-lea.  
7 Iulian nu a interzis creștinismul și nu i-a persecutat pe creștini. Deși a luat măsuri 

care revigorau cultul zeilor tradiționali și urmăreau centralizarea acestuia, ba chiar 

i-a favorizat în anumite momente pe păgâni, el a dezavuat atacurile resentimentare 



Analele Universităţii din Craiova. Seria Filosofie 56 (2/2025) | 7 

încercând să realizeze un dialog în termeni principiali cu adversarii săi.8 

Aceste argumente i-au fost furnizate de filosofia neoplatonică, cea care, 

începând cu Porfir, se angajase în lupta teoretică dintre păgânism și 

creștinism, caracteristică perioadei Antichității târzii9, iar odată cu 

Iamblichos, a dezvoltat un sistem speculativ din ce în ce mai sofisticat 

pentru justificarea pleiadei de zei care făceau obiectul religiei populare, 

precum și a practicilor de cult răspândite în întreaga lume greco-romană.  

Iulian a aderat plin de entuziasm și în mod necondiționat la această 

elevată poziție intelectuală, care părea atât de riguroasă și de incontestabilă 

din punct de vedere rațional, dar care, în același timp, se contura ca o 

puternică armă politică, capabilă să contracareze principala mișcare de 

dizidență desfășurată timp de câteva secole în cadrul societății și care era 

pe punctul să devină dominantă. Această mișcare, creștinismul, era în 

principal una de natură religioasă, dar Iulian a intuit fără greș că ea punea 

în pericol însăși baza ideologică a Imperiului Roman și, implicit, instituția 

imperială. De aceea el a asimilat filosofia neoplatonică în profunzime, deși 

pe ascuns, încă din perioada formării sale timpurii, iar apoi a promovat-o 

în permanență, în mod deschis, în paralel cu practicarea sârguincioasă a 

jertfelor și ritualurilor de tip teurgic, din momentul în care intrat în conflict 

declarat cu vărul său, împăratul Constanțiu al II-lea10 și, mai ales, după ce a 

dobândit puterea imperială11. De fapt,  

„Iulian însuși s-a dovedit a fi un teurg soteriologic, cel puțin un adept 

înflăcărat, chiar dacă nu un practician. El nu era un teurg autorizat, dar avea o 

oarecare pregătire pentru a aprecia cerințele teoretice ale instituției în creștere 

 
ale păgânilor împotriva creștinilor. De asemenea, reacția lui la batjocura 

locuitorilor în majoritate creștini, dar frivoli, din Antiohia față de ținuta și modul 

lui de viață auster, precum și a faptului că purta barbă, nu a fost deloc una dură, ci 

doar aceea de a scrie un pamflet sau o satiră împotriva lor, intitulată Misopogon.    
8 În afară de opiniile împotriva creștinismului din diverse lucrări ale sale, Iulian a 

scris un întreg tratat, și anume Contra Galileenilor, în care, folosind argumente strict 

raționale, a combătut religia creștină și a încercat să demonstreze superioritatea 

celei greco-romane.   
9 Nu există unanimitate a specialiștilor în ceea ce privește delimitarea precisă a 

acestei perioade, dar cele mai generoase poziții o plasează între secolele al II-lea și 

al VIII-lea ale erei noastre. 
10 La începutul anului 360. 

11 Iulian a devenit împărat în luna decembrie a anului 361 și a murit în luna iunie a 

anului 363, la 32 de ani. 



8 | Adriana NEACȘU 

a teurgiei. Educația sa în școala neoplatonismului atenian a fost un șoc și o 

revelație. (...) Teurgii Maximus și Priscus l-au folosit pe Iulian la fel de mult 

cum i-a folosit și el pe ei. Ceea ce aveau în comun era preocuparea pentru 

practica misterelor și puterea pe care se așteptau să derive din aceasta.”12 

Pentru a realiza nivelul implicării lui Iulian în filosofia neoplatonică, 

trebuie evidențiat faptul că acesta a desfășurat pe plan mental un proces 

complex de autoclarificare, încercând să înțeleagă prin forțe proprii, pentru 

a-i lămuri mai bine și pe ceilalți, care sunt mecanismele concrete de 

funcționare a ordinii universale concepută de către filosofii neoplatonici 

adepți ai teurgiei, în care zeii comuni se dovedesc a fi similari sau identici 

cu principiile intelectuale cele mai abstracte, iar tehnicile folosite în cadrul 

practicilor de cult asigură, la un nivel infinit superior în comparație cu 

simpla rațiune, comunicarea sufletului teurgului cu aceștia, purificarea și 

înălțarea lui către divin.13   

Aceasta este o cheie importantă prin care putem interpreta imnurile pe 

care Iulian le-a compus în cinstea Cybelei, zeița-mamă a tuturor zeilor, și a 

Zeului Soare. Chiar dacă ele sunt, la o primă privire, lucrări ocazionale, 

prilejuite de festivitățile populare dedicate anual acestor zeități, este clar că 

textele respective nu reprezintă acte de reverență gratuite față de ele, și nici 

măcar simple exerciții de școală, în care principiile ei doctrinare să fie 

aplicate mecanic, neproblematic, la anumite cazuri concrete.  

De fapt, în cadrul lor, chiar dacă se prezintă cu modestie pe sine drept 

un amator, care are în spate în permanență umbra călăuzitoare a 

 
12 John P. Anton, “Theourgia – Demiourgia: A Controversial Issue in Hellenistic 

Thought and Religion”, in Richard T. Wallis, Editor, Jay Bregman, Associate 

Editor, Neoplatonism and Gnosticism, Albany: State University of New York Press, 

1992, pp. 21-22. 
13 La drept vorbind, era clar că majoritatea oamenilor nu erau capabili să înțeleagă 

și să rezoneze la argumentele filosofice speculative în favoarea politeismului. În 

mod firesc, Iulian nu putea spera să aibă succes cu argumentația sa decât în 

cercurile, destul de restrânse, de intelectuali. Dar probabil că el nutrea convingerea 

că, pe de o parte, aceștia din urmă ar fi avut forța să influențeze masele prin 

activitatea și exemplul lor (dovadă Fragmentul dintr-o Scrisoare către un preot, care 

vorbește pe larg despre felul în care preoții păgâni trebuie să-și îndeplinească 

datoria), iar, pe de altă parte, că, înlăturând constrângerile aplicate vechii religii de 

către predecesorii săi și promovând-o în mod deschis de la înălțimea puterii 

supreme în stat, masele însele vor reveni destul de ușor la practicile tradiționale de 

cult.  



Analele Universităţii din Craiova. Seria Filosofie 56 (2/2025) | 9 

„inspiratului”14 Iamblichos, „eroul glorios”15, „cel iubit de către zei”16, 

Iulian regândește termenii filosofiei neoplatonice așa cum îi fuseseră ei 

predați anterior, urmărind să le confere mai multă concretețe, mai multă 

vivacitate, mai mult dinamism, iar în felul acesta să îi impună cu o mai 

mare forță de persuasiune și de impact în fața unor suflete dornice 

deopotrivă de înțelegere conceptuală și de trăirea experienței intime, 

inefabile a contopirii cu divinitatea. Dar atunci când face acest lucru, în 

mod evident, Iulian nu are nicio clipă conștiința vreunei „trădări” sau 

„devieri” de la doctrină, ci numai pe cea a efortului său permanent de 

explicitare, precum și a limitelor capacității proprii în acest sens, care, însă, 

nu îl descurajează vreodată în demersul pe care el îl întreprinde.  

„Acest discurs, prietene Sallustius, l-am compus în cel mult trei nopți, în 

armonie cu tripla putere creatoare a zeului, pe cât posibil așa cum mi-a trecut 

prin minte. (...) Și să-mi îngăduie puternicul Helios ca și eu să ajung la o 

cunoaștere nu mai puțin desăvârșită a lui însuși și să-i pot instrui pe toți 

oamenii, în general, dar mai ales pe cei care sunt vrednici să învețe.”17 

Și, cu siguranță, Iulian se menține în cadrele autentice ale 

neoplatonismului, doar că își ia libertatea să îi „pună la lucru” principiile în 

felul său propriu, pentru a le testa capacitatea funcțională în diverse 

contexte și a le folosi astfel cu cât mai mult succes în vederea atingerii 

scopului pe deplin împărtășit cu toți reprezentanții târzii ai acestuia: 

salvarea culturii antice. Pe această cale împăratul-filosof reușește să 

contureze o viziune originală, care îmbogățește neoplatonismul cu încă un 

chip distinct și, fără să-i submineze unitatea, contribuie la diversitatea și, 

implicit, la forța de atracție specifică acestuia.    

În cele ce urmează, voi încerca să evidențiez rolul pe care Zeul Helios îl 

joacă în viziunea teurgică neoplatonistă a lui Iulian, și, ca urmare, să o 

conturez pe aceasta din urmă din perspectiva lui.  

Zeul Helios – rege „secund” al realității 

Așadar, preocupat să găsească cele mai sugestive corespondențe între 

zeii tradiționali ai panteonului greco-roman și conceptele filosofiei 

 
14 Julian, Hymn to King Helios, dedicated to Sallust, in Complete Works of Julian, 

translation by Wilmer C. Wright. Hastings : Delphi Classics, 2017, p. 173. 
15 Ibidem, p. 162. 

16 Ibidem, p. 173. 

17 Ibidem. 



10 | Adriana NEACȘU 

neoplatonice, Împăratul Iulian și-a concentrat atenția în primul rând asupra 

Zeului Soare, Helios, al cărui cult fusese strâns legat de puterea imperială 

secole de-a rândul înainte de creștinarea lui Constantin cel Mare, unchiul 

său, și ale cărui serbări încă se mai desfășurau cu mare fast în rândul 

populației rămasă fidelă vechii religii politeiste.      

Datorită dublei sale dimensiuni, cea vizibilă, reprezentată de cel mai 

spectaculos dintre corpurile cerești, și cea invizibilă, expresie a esenței 

divine, Zeul Helios este, în viziunea lui Iulian, candidatul ideal pentru a 

exemplifica paralelismul dintre lumea sensibilă și cea suprasensibilă, 

pentru a demonstra unitatea profundă a acestora și pentru a justifica în 

mod rațional o ordine cosmică perfect coerentă și benefică, asigurată de 

providența divină, care este unică, dar care, în același timp, este multiplu 

structurată ca urmare a pluralității zeilor.  

De aceea, în imnul pe care Iulian i l-a dedicat, Zeul Helios preia, 

practic, toate funcțiile Unului sau Binelui, adică ale Principiului, care, 

datorită statutului său de Absolut, nu poate să intre direct în contact cu 

nivelurile inferioare ale realității, care îi sunt subordonate, ci numai în mod 

indirect, prin mediere. Pentru asta, Unul îl creează pe Helios, care este 

propria sa imagine, realitatea cea mai apropiată sieși și care este capabilă să 

acționeze în numele său, ca și cum ar acționa el însuși. 

„Acest univers divin și cu totul frumos (...) este păzit de Regele întregului 

univers, care este centrul tuturor lucrurilor care există. El, prin urmare, dacă 

este corect să-l numim Supra-Inteligibilul sau Ideea Ființei, iar prin Ființă 

înțeleg întreaga regiune inteligibilă, sau Unul, deoarece Unul pare cumva a fi 

anterior tuturor celorlalte, sau, pentru a folosi numele lui Platon pentru el, 

Binele; în orice caz, această cauză necompusă a întregului (...) a produs, ca 

mediator între cauzele mediatoare și intelectuale, creatoare, pe Helios, cel mai 

puternic zeu, pornind de la sine și sub toate aspectele asemănător cu sine.”18  

Fiind un produs cu totul special al Binelui sau al Unului, Helios are sarcina 

să mențină unitatea întregii creații, sarcină care este la fel de importantă ca 

și procesul creator, căci ea exprimă trăsătura esențială a Unului și menține 

creația sub semnul Unului. Astfel, Unul poate să își exercite controlul 

deplin asupra creației, care rămâne, în permanență, cuprinsă de către Unu, 

etalându-se în limitele acestuia și fără să treacă vreodată dincolo de el.   

 
18 Ibidem, p. 148.  



Analele Universităţii din Craiova. Seria Filosofie 56 (2/2025) | 11 

„Deci, la jumătatea distanței dintre această dublă perfecțiune uniformă – 

vreau să spun că un fel de unitate menține împreună într-un tot ceea ce există 

în lumea inteligibilă, în timp ce celălalt fel de unitate unește toate lucrurile din 

lumea vizibilă într-una și aceeași natură perfectă – între acestea, spun eu, se 

află perfecțiunea uniformă a Regelui Helios, stabilită printre zeii intelectuali. 

(...) Așadar, aceste existențe, care sunt două cauze de legătură, una în lumea 

inteligibilă, în timp ce cealaltă apare în lumea percepției senzoriale, Regele 

Helios le combină într-una singură, imitând puterea sintetică a celei dintâi 

printre zeii intelectuali, având în vedere că el pornește din ea și subzistă 

înaintea celei din urmă, care se percepe în lumea vizibilă.”19 

Helios este, oarecum, asemenea lui Hermes, mesager al Tatălui Zeus către 

toți ceilalți zei, dar, în același timp, brațul eminamente activ al acestuia, 

fiindcă mesajul este totuna cu înfăptuirea. De aceea el parcurge fără niciun 

fel de opreliște toate nivelurile de realitate, toate cele trei lumi evidențiate 

de Iulian (și preluate de la Iamblichos): inteligibilă, inteligentă și sensibilă, 

acționând peste tot cu autoritate incontestabilă și constituindu-se ca un 

veritabil liant, deopotrivă pe orizontală și pe verticală, atât în interiorul 

fiecărei lumi cât și în mod transversal, de la una la celelalte, fiindcă „natura 

lui intermediară, în diferitele ei forme, este legată atât de cel mai înalt, cât și 

de cel mai de jos”20.   

Pentru a face cât mai verosimilă și credibilă această performanță, Iulian 

îi conferă lui Helios virtuți superioare de metamorfoză, așa încât el se poate 

adapta fiecărui nivel de realitate în interiorul căruia acționează. Făcând 

parte, de drept, din categoria zeilor inteligenți, aflată la mijloc între zona 

sensibilă și cea inteligibilă, Helios se manifestă cu aceeași forță atât în 

ultima dintre lumi, în calitate de Zeu Soare vizibil, cât și în cea dintâi, căci 

substanța lui este aceeași cu substanța Unului, de vreme ce el este „cel care 

din veşnicie a pornit din substanţa generatoare a Binelui”21. Apropierea 

dintre Principiu și Helios, imaginea celui dintâi, este atât de mare, încât 

Iulian, la începutul imnului, vorbește despre Soarele vizibil ca fiind Helios 

„al treilea ca rang”22, ceea ce arată că, la nivel inteligibil, el aproape că îl 

identifică pe Helios cu Binele sau Unul.   

 
19 Ibidem, p. 155. 

20 Ibidem, p. 154.  

21 Ibidem, p. 172.  

22 Ibidem, p. 149.   



12 | Adriana NEACȘU 

Cu toate acestea, identitatea lor nu este perfectă, așa încât, de fapt, în 

spatele capacității prodigioase de generare și de coeziune a lui Helios stă 

forța supremă, inepuizabilă a Unului. Numai că acesta trebuie să își 

mențină detașarea față de tot ceea ce urmează după sine și să rămână 

discret, în umbră, lăsându-și substitutul să guverneze „la vedere” întregul 

univers. În felul acesta Iulian scurtcircuitează23 procesul neoplatonician 

tipic: ordonat, în trepte, de trecere de la nivelurile superioare de realitate la 

cele inferioare, și apoi în sens invers, înlocuindu-l cu un permanent du-te-

vino, în toate direcțiile, al unei singure ființe privilegiate în raport cu toate 

celelalte: Zeul Helios, imaginea Principiului, adevărata cauză eficientă a 

lumii.  

„Atunci trebuie să declarăm că Regele Helios este unul24 și provine dintr-un 

singur zeu, chiar din lumea inteligibilă care este ea însăși una25; și că el se află 

în mijlocul zeilor intelectuali, poziționat în mijlocul lor prin orice fel de 

mijlocire care este armonioasă și prietenoasă și care se unește cu ceea ce este 

despărțit; și că el reunește într-unul pe ultimul și pe cel dintâi, având în 

 
23 La rândul său, Andrew Smith vorbește despre o „telescopare” în cadrul Imnului 

către Regele Helios. Dar el vede în asta o încercare a lui Iulian de a-i conferi diverse 

atribuții Unului, plasându-l, pe rând, pe diverse paliere ontice inferioare, dar 

menținându-l, în același timp, pe planul absolut transcendent. (Andrew Smith, 

“Julian’s Hymn to King Helios: the economical use of complex Neoplatonic 

concepts”, Nicholas J. Baker-Brian and Shaun Tougher Editors, Emperor and 

Author. The Writings of Julian the Apostate, Swansea: The Classical Press of 

Wales. 2012, pp. 229-237) Însă, din punctul meu de vedere, Unul, în niciun caz, nu 

„coboară” din sfera sa absolută, tocmai pentru că atribuțiile sale multiple sunt 

preluate de către Helios, zeul cu cea mai mare mobilitate, care intervine cu aceeași 

forță, promptitudine și dezinvoltură în toate zonele subinteligibile.  
24 Am renunțat la scrierea cu majusculă a lui „one”, din traducerea folosită, care 

riscă să sugereze o identificare nepotrivită a lui Helios cu Unul, în condițiile în care 

imediat mai jos Helios este postulat ca o realitate derivată. 
25 Am renunțat și aici la scrierea cu majusculă a lui „one”, care ar sugera o 

identificare, de data asta, a lumii inteligibile cu Unul. Or, chiar dacă această lume 

este una singură, și ea este tot o creație a Unului, ulterioară lui. Dar, dată fiind 

apropierea ei foarte mare de Unu, lumea inteligibilă poate fi înțeleasă ca o zonă 

care gravitează în jurul acestuia, Unul fiindu-i centrul. În aceste condiții, Iulian 

poate să spună, vorbind într-un limbaj mai puțin riguros, că Helios provine dintr-

un singur zeu aflat în lumea inteligibilă, înțelegând prin acest „zeu” pe Unul. În 

realitate, Helios provine din Unu, dar acesta este situat de drept în zona 

suprainteligibilă. 



Analele Universităţii din Craiova. Seria Filosofie 56 (2/2025) | 13 

propria persoană mijloacele de deplinătate, de legătură, de viață generativă și 

de ființă uniformă; și că pentru lumea pe care o putem percepe el inițiază 

binecuvântări de tot felul, nu numai prin intermediul luminii cu care o 

luminează, împodobind-o și dându-i splendoarea, ci și pentru că el cheamă la 

existență, împreună cu el însuși, substanța îngerilor Soarelui; și că, în cele din 

urmă, în sine, el cuprinde cauza negenerată a lucrurilor generate și, mai 

departe, și înainte de aceasta, cauza eternă și permanentă a vieții trupurilor 

nepieritoare.”26 

Așadar, Zeul Helios este un zeu inteligent, dar având un statut cu totul 

aparte. El este Mediatorul și Mesagerul prin excelență, pentru că este 

imaginea cea mai autentică a Unului, pe care acesta o propagă, în locul său, 

în toate sferele realității, pentru a-i suplini prezența și a-i exercita forța de 

acțiune. De aceea, spre deosebire de toți ceilalți zei inteligenți, el este 

atotputernic și nu are niciun corespondent în pleiada zeilor inteligibili. 

Corespondentul său la nivelul suprem este chiar Unul.   

Helios nu se situează în lumea inteligibilă, pentru că acolo, dată fiind 

extrema ei proximitate cu Unul sau Binele, acesta este cel care îi este centrul 

și, prin urmare, o organizează și o conduce în mod direct, nemijlocit, chiar 

dacă se plasează dincolo de ea sau deasupra ei. În cadrul acestei lumi, Unul 

nu are nevoie de niciun substitut, deci nici de vreo imagine sau de vreun 

intermediar. În schimb, tot ce se etalează dedesubtul lumii inteligibile, 

pentru că nu mai poate avea contact direct cu Unul, se raportează la Helios 

ca la un substitut al Unului sau Binelui. De aceea Iulian îl și numește pe 

Helios „adevăratul fiu al Binelui”27.  

Practic, în sfera inteligentă, ca și în cadrul lumii sensibile, Helios este 

suveranul sau regele. Pentru zeii inteligenți, el joacă același rol pe care îl 

îndeplinește Unul față de zeii inteligibili, adică este centrul în jurul căruia ei 

gravitează, primind în felul acesta din partea lui existență, ordine, 

frumusețe, unitate și perfecțiune, pe care el însuși, în calitate de imagine a 

Unului, le deține la un nivel superior.  

„Iar el însuși, în întregime, de vreme ce este fiul a ceea ce este cel dintâi și cel 

mai mare, și anume Ideea Binelui, și subzistă din veșnicie în regiunea 

substanței sale permanente, a primit și stăpânirea asupra zeilor intelectuali și 

el însuşi distribuie zeilor intelectuali acele lucruri a căror cauză este Binele 

pentru zeii inteligibili. Acum, Binele este, presupun, cauza frumuseții, 

 
26 Julian, Hymn to King Helios, ed.cit., pp. 157-158.  

27 Ibidem, p. 160.   



14 | Adriana NEACȘU 

existenței, perfecțiunii și unității zeilor inteligibili, conectându-i și 

iluminându-i cu o putere care lucrează spre bine. În consecință, Helios 

dăruiește aceste calități și zeilor intelectuali, deoarece a fost numit de către 

Bine să-i stăpânească și să-i guverneze, chiar dacă ei au apărut și au luat ființă 

împreună cu el și asta s-a întâmplat, presupun, pentru ca acea cauză care se 

aseamănă cu Binele să poată călăuzi zeii intelectuali către binecuvântări 

pentru toți și să poată reglementa toate lucrurile conform rațiunii pure.”28  

În plus, în virtutea splendorii sau a „strălucirii” sale raționale, Helios le 

conferă tuturor zeilor intelectuali „facultatea de a gândi și de a fi înțeleși de 

gândire”29, facilitându-le, astfel, cunoașterea lumii inteligibile. Putem, de 

aceea, să spunem că „iluminarea” pe care el le-o acordă acestora reprezintă 

însuși adevărul; căci datorită acestei iluminări sau „lumini” pot ei accede la 

inteligibil, așa cum, datorită luminii soarelui, ochii pot vedea lucrurile 

sensibile. Dar în felul acesta Helios transmite forța creatoare, plină de viață, 

de la zeii inteligibili către zeii intelectuali, care, în calitate de cauze 

demiurgice directe, o vor exercita apoi asupra lumii sensibile, sub atenta lui 

supraveghere și coordonare.  

Este evident faptul că aceste forțe de dominare și de acțiune Helios nu 

le poate primi de la niciunul dintre zeii inteligibili, după cum nici de la 

totalitatea lor, ci doar de la Unul, din a cărui substanță sau esență el 

provine / emană în mod nemijlocit, și căruia i se subordonează în mod 

direct și permanent, implementând pura raționalitate a Binelui într-o sferă 

situată mai jos decât imediata lui proximitate. În felul acesta Helios ocolește 

sau transgresează lumea inteligibilă, adică acel nivel de realitate care, din 

punct de vedere strict ontic, se bucură de o demnitate superioară în raport 

cu sine, dar față de care el se dovedește a fi independent.  

Într-o anumită privință, Helios este investit cu un rol chiar mai 

important decât cel al lumii inteligibile, de vreme ce nu rămâne cantonat pe 

un singur palier de existență, cel al realității inteligente, de care el ține de 

drept, ci are sarcina expresă ca, în calitate de mesager și reprezentat sau 

substitut al Unului, să parcurgă toate nivelurile realității, acționând în 

maniere diverse, deopotrivă pe orizontală și pe verticală, generând, 

mediind, transgresând și conferind tuturor elementelor din cadrul lor 

atributele stabilite de către Unu. 

 
28 Ibidem, pp. 148-149.  

29 Ibidem, p. 161.  



Analele Universităţii din Craiova. Seria Filosofie 56 (2/2025) | 15 

„Căci, fiindcă este adevăratul fiu al Binelui și din el și-a primit soarta 

binecuvântată în plinătatea desăvârșirii, el însuși împărtășește acea 

binecuvântare zeilor intelectuali, dăruindu-le o natură binefăcătoare și 

desăvârșită. Aceasta este atunci una dintre lucrările lui. Iar o a doua lucrare a 

zeului este cea mai perfectă distribuire a lui de frumuseţe inteligibilă printre 

formele intelectuale şi imateriale. (...) Trebuie deci să afirmăm că urmașul 

negenerat, în frumusețea sa inteligibilă și eternă, călăuzește cauza generatoare 

în lumea vizibilă, pe care acest zeu a chemat-o la existență și o ține lângă el și 

îi atribuie și rațiunea perfectă. (...) Pe lângă acestea, o altă activitate minunată 

a lui Helios, Regele a Toate, este aceea prin care el le conferă un destin 

superior raselor mai nobile – mă refer la îngeri, daimoni, eroi și acele suflete 

divizate care rămân la nivelul modelului și al arhetipului și nu se 

abandonează niciodată ele înseși trupurilor.”30  

În urma acestei activități permanente și intense, Zeul Helios, funcționând 

ca un veritabil liant sau ca o punte de legătură între toate treptele de 

realitate, este cel care reușește să asigure coeziunea, unitatea și armonia 

întregii existențe, pe care o menține, astfel, sub tutela și sub auspiciile 

Unului, căruia îi reconfirmă, în fiecare clipă, statutul de principiu unic, 

transcendent și absolut. De aceea am putea spune că, în virtutea excelenței 

sale, datorată relației privilegiate pe care o are cu Unul sau Binele, Zeul 

Helios acoperă sau cuprinde în sine toată sfera realității inteligente. Pentru 

că, în fond, așa după cum zeii inteligibili etalează cu aproximație conținutul 

ascuns, inefabil al Unului, zeii inteligenți nu sunt, nici ei, nimic altceva 

decât diverse funcții ale lui Helios, care este imaginea cea mai apropiată a 

Unului – funcții pe care acesta le dezvoltă și le individualizează, 

conferindu-le o oarecare autonomie în privința acțiunii lor asupra lumii 

sensibile. 

„Cu toate acestea, forțe clar perceptibile coboară în această lume și de la 

ceilalți zei intelectuali. Or, ce înseamnă asta? Nu îi excludem pe ceilalți atunci 

când afirmăm că lui Helios i-a fost atribuită conducerea? Nu, mai degrabă, 

cred că este corect să crezi în invizibil, pe baza a ceea ce este vizibil. Căci, așa 

cum acest zeu pare să completeze și să adapteze lui însuși și universului 

puterile pe care ceilalți zei le-au acordat pământului pentru toate lucrurile, tot 

așa trebuie să credem că există și relații între zeii invizibili; modul lui de 

raportare fiind cel al unui lider, în timp ce modurile de raportare ale celorlalți 

sunt în același timp în armonie cu ale lui.”31 

 
30 Ibidem, pp. 160-161.  

31 Ibidem, pp. 153-154. 



16 | Adriana NEACȘU 

Tocmai pentru că zeii intelectuali sunt funcții ale lui Helios, Iulian este 

îndreptățit să afirme că ei sunt emanați în același timp și împreună cu Zeul 

Helios32, din aceeași esență primară și, deopotrivă, substanță creatoare a 

Unului, aflată la începutul sau la apogeul manifestării sale. Pe de altă parte, 

în ciuda identității generice a naturii lor, Zeul Helios are o esență proprie, 

autosuficientă, distinctă de cea a tuturor celorlalți zei intelectuali, iar acest 

lucru se datorează tocmai funcției sale specifice, cu adevărat unice, pe care 

deja am amintit-o: aceea de mediator între toate nivelurile de realitate, 

cărora, prin apropierea și cuprinderea lor comună în aria forței de iradiere 

a Unului, le asigură indestructibila unitate, dar fără să suporte niciun fel de 

amestec din partea niciuneia dintre ele.33  

În plus, tocmai pentru că, practic, guvernează asupra tuturora în 

numele Unului sau Binelui, investit fiind de către acesta cu o putere 

neîngrădită, Helios este cu adevărat liber, nesupus niciunei constrângeri 

din partea niciunui alt zeu, fie el sensibil, intelectual sau inteligibil, ci, 

dimpotrivă, capabil că exercite constrângeri, cel puțin asupra zeilor 

sensibili și a celor inteligenți.  

Soarele – corespondent al Zeului Helios în lumea vizibilă 

Situat, în mod formal, în zona inteligentă, alături de ceilalți zei 

inteligenți, dar investit din punct de vedere funcțional cu o demnitate 

superioară și unică, Zeul Helios străbate în lung și-n lat diversele straturi 

ale realității, având drept supraordonat direct și corespondent în Absolut 

pe Unul. În lumea vizibilă, corespondentul său  este Soarele, cel mai 

important dintre zeii sensibili și demiurgul acestei lumi. De fapt, Soarele 

sensibil, ca disc vizibil, luminos, este însuși zeul Helios, autenticul 

demiurg, care-și conferă sieși o altă haină decât cea inteligentă, haina 

materialității. Raporturile dintre Soare și zeii sensibili sunt similare acelora 

dintre Helios și zeii inteligenți, căci Soarele, situat în centrul universului 

sensibil, le conferă tuturora aceleași benefice daruri: existență, perfecțiune, 

frumusețe, coeziune, toate trimise din partea Unului.     

„Helios, Regele a Toate, chiar cel care din veșnicie a plecat din substanța 

generatoare a Binelui: chiar cel care este cel mai mediator dintre zeii 

intelectuali mediatori; care îi umple de continuitate și frumusețe nesfârșită și 

supraabundență, de putere generativă și rațiune perfectă, cu toate 

 
32 Ibidem, p. 149.  

33 Ibidem, p. 154. 



Analele Universităţii din Craiova. Seria Filosofie 56 (2/2025) | 17 

binecuvântările deodată și independent de timp! Și acum el luminează 

propriul său sălaș vizibil, care din veșnicie se mișcă ca centrul întregului cer, 

și dă o parte de frumusețe inteligibilă întregii lumi vizibile și umple cerurile 

întregi cu același număr de zei pe care îi conține în sine în formă intelectuală. 

<Iar> acest Helios vizibil este cauza pentru zeii vizibili a tot atâtea 

binecuvântări pe cât am spus că puternicul Helios le dă zeilor intelectuali.”34  

De altfel, așa după cum zeii intelectuali sunt funcții ale „puternicului 

Helios”, tot așa și zeii sensibili sunt funcții ale Soarelui, așa încât Iulian își 

permite să identifice Soarele și, implicit, pe Helios, cu toți ceilalți zei 

importanți ai panteonului greco-roman: Zeus, Hades, Serapis, Apollo, 

Dionysos, Asclepios, Atena sau Afrodita. Prin lumina care se răspândește 

peste tot prin intermediul razelor sale, Soarele face legătura între lumea 

vizibilă și sfera invizibilă a realității inteligente, căci lumina nu este ceva 

corporal, ci doar forma, calificată de Iulian drept „divină”, pe care o 

îmbracă diafanul, adică materia simplă, inefabilă, necorporală, care 

pătrunde, totuși, în toate corpurile din univers, deoarece stă la baza 

elementelor acestora, în calitate de formă comună a lor.35 Aceste elemente, 

pe care tradiția greacă le-a identificat încă de la Anaximandros drept 

structuri ale „apeiron”-ului, sunt în număr de patru: apa, aerul, focul și 

pământul. În plus, în acord cu fizica vremii, inspirată de Aristotel, Iulian 

adaugă un „al cincilea element”, substanță sau corp, căruia nu-i conferă un 

nume propriu, dar care poate fi echivalat cu ceea ce alți filosofi au numit 

„entelechie” sau „eter”.  

Despre diafan Iulian ne spune că el este adus din starea de potență în 

act tot datorită luminii, forma sa, care, în felul acesta, îi conferă și 

vizibilitate, o proprietate pe care ea o acordă, de altfel, tuturor lucrurilor 

lumii sensibile. În schimb, celui de al cincilea element, Iulian îi conferă o 

putere aparte, aceea de a susține întreaga lume, căreia îi asigură unitatea, 

împiedicând degradarea și evadarea elementelor ei din univers. Acest al 

cincilea element deține, astfel, calitatea de temei sau păzitor imediat al 

lumii sensibile, dar el are, de fapt, în spatele său, fundamente mult mai 

puternice decât sine: lumea inteligibilă și Unul. Ceea ce este, însă, 

important este legătura esențială dintre acest al cincilea element și razele 

soarelui, deoarece, practic, ele sunt totuna.   

 
34 Ibidem,  pp. 172, 149.  

35 Ibidem, p. 149. 



18 | Adriana NEACȘU 

„Acest univers divin și cu totul frumos, de la cea mai înaltă boltă a cerului 

până la limita cea mai de jos a pământului, este ținut împreună de providența 

continuă a zeului, a existat din veșnicie negenerat, este nepieritor pentru toate 

timpurile viitoare și este păzit imediat prin nimic altceva decât Substanța a 

cincea, a cărei culme sunt razele soarelui. <Căci> nu este vizibilă și în ceruri, 

călătorind pe orbita ei, natura celei de-a cincea Substanțe, care leagă și 

comprimă împreună toate părțile, ținând împreună lucruri care, prin natura 

lor, sunt predispuse să se împrăștie și să se îndepărteze unele de altele?”36  

Prin urmare, în conformitate cu viziunea filosofică a lui Iulian, am putea să 

desfășurăm următorul raționament: lumea sensibilă are drept fundament al 

cincilea element, cel care o susține, mai mult decât celelalte patru, în mod 

direct, nemijlocit; în cea mai înaltă sau concentrată formă de manifestare a 

lor, razele soarelui produc cel de al cincilea element; (sau: în forma sa cea 

mai pură, cea mai înaltă, adică în manifestarea sa culminantă, al cincilea 

element nu este altceva decât razele de soare); deci esența sau principiul 

celui de al cincilea element îl reprezintă razele soarelui, adică lumina. În 

concluzie: lumea este făcută din lumină, lumea este, în esență, lumină.   

Dar izvorul, sau, mai degrabă, sediul, ori receptacolul acestei lumini 

vizibile, chiar dacă necorporale, nu este altul decât Soarele, „avatarul”, în 

cadrul cosmosului material, al „puternicului Helios” din sfera inteligentă. 

De aceea, Soarele, dincolo de faptul că are rolul ordonator principal la 

nivelul cerului și al pământului, datorită capacității lui generatoare fără 

limită, prin care îi conferă forme materiei sensibile, precum și datorită 

infinitelor binefaceri pe care le răspândește asupra tuturor ființelor din 

univers, poate fi socotit drept părinte al acestei lumi și, prin urmare, într-un 

mod pe deplin justificat, „tatăl comun al întregii omeniri”37.  

Interesant este faptul că, în calitate de „părinte”, Soarele cosmic nu este 

în întregime răspunzător decât de corpul nostru, pentru că sufletul nu 

poate ține în mod strict de lumea materială, iar Iulian ne spune că sufletele 

nu provin doar de la Soare ci, totodată, de la ceilalți zei.38 Într-adevăr, în 

virtutea laturei lor spiritual-cognitive, mediul propriu al sufletelor nu poate 

fi decât zona inteligentă, acolo unde, după modelul din Phaidros, sufletele 

ar putea să stea sub tutela diferiților zei, în „cortegiul” cărora se 

 
36 Ibidem, pp. 148, 155.  

37 Ibidem, p. 147.  

38 Ibidem.  



Analele Universităţii din Craiova. Seria Filosofie 56 (2/2025) | 19 

încolonează pentru a realiza expediții periodice către Ființă39. Pe de altă 

parte, în calitate de entități complexe, locul de drept al sufletelor este lumea 

inteligibilă, zona privilegiată de unde ele coboară pe pământ printr-un act 

creator al lui Helios, și către care Soarele, identificat de Iulian cu Hades, le 

înalță ulterior pe cele meritorii, după ce le-a desfăcut de legăturile cu viața 

terestră.40    

De fapt, acela care patronează întreaga zonă aflată sub lumea 

inteligibilă este Helios, zeul care, combinând în sine, într-o manieră 

proprie, cele două forțe de coeziune distincte aflate la extremitățile realității 

– cea din sfera inteligibilă și cea care acționează în cadrul cosmosului – 

realizează autentica și complexa mediere între lumea inteligibilă și cea 

sensibilă. Rezultă de aici că cel care este cu adevărat „tată”, deopotrivă al 

oamenilor și al universului, este chiar Helios, zeul unic, atotputernic, 

imaginea cea mai autentică a Unului și „trimisul” acestuia de-a lungul 

tuturor palierelor realității, fiind investit cu rolul de a-l suplini în atribuții și 

de a-i impune raționalitatea absolută. Iar în aceeași măsură în care este 

„tată”, Zeul Helios este și suveran, adică rege. De aceea el și este identificat 

de Iulian cu Zeus.41 Astfel, din punctul său de vedere, „există o stăpânire 

egală și identică a lui Helios și a lui Zeus asupra creației separate care este 

anterioară substanțelor, în regiunea cauzelor absolute care, separate de 

creația vizibilă, au existat anterior acesteia”42. Mai mult decât atât: 

„...și fenomenele lumii noastre mărturisesc, de asemenea, acest lucru. Pe unele 

forme el le desăvârșește, pe altele le face, sau le împodobește, sau le trezește la 

viață, și nu există un singur lucru care, în afară de puterea creatoare derivată 

din Helios, să poată ieși la lumină și la naștere. (...) Pentru că răspândirea 

razelor sale peste tot universul și puterea unificatoare a luminii sale dovedesc 

că este maestrul lucrător care dă existență individuală la tot ceea ce este 

creat.”43 

Prin urmare, „puternicul Helios” este izvorul real sau generatorul 

deopotrivă al clarității sau luminării inteligente, de o maximă puritate, și al 

luminii vizibile, care posedă, la rândul ei, o puritate divină, nedegradabilă, 

 
39 Platon, Phaidros, 246a-247e, traducere Gabriel Liiceanu, în Platon, Opere IV, 

București, Editura Științifică și Enciclopedică, 1983, pp. 442-445.  
40 Iulian, op.cit., p. 151.  

41 Ibidem, pp. 151, 159-160, 165.    

42 Ibidem, p. 160. 

43 Ibidem, pp. 155-156. 



20 | Adriana NEACȘU 

astfel încât nu suportă amestecul cu lucrurile sensibile – amândouă fiind, în 

egală măsură, propriile sale activități. Sau, cu alte cuvinte, lumina 

răspândită de Soarele sensibil în univers nu este altceva decât maniera 

specifică prin care permanenta iluminare din cadrul sferei inteligente se 

manifestă în lumea noastră.  

Datorită tuturor acestor virtuți ale sale, intens active și esențial 

mediatizatoare, Zeul Helios ne apare ca fiind locțiitorul sau substitutul 

Unului sau Binelui în toate sferele plasate sub sfera inteligibilului, deci un 

fel de co-regent al acestuia, autenticul rege „secund” al întregii realități. 

 

Structura sau sistemul realității 

Având în vedere multiplele aspecte care ni s-au dezvăluit în cadrul analizei 

naturii și a funcțiilor Zeului Helios, putem să schițăm acum structura sau 

sistemul realității așa cum se configurează el în viziunea lui Iulian. Astfel, 

se observă că avem de-a face cu mai multe niveluri de realitate, 

subordonate ierarhic. În primul rând, este vorba de: 

Unul sau Binele. Acesta este, din punct de vedere metafizic, realitatea 

primordială, absolută, deplină, suverană și temeiul a tot ce există. Unul este 

centrul unic, simplu, necompus, monada care concentrează în sine întreaga 

realitate, cuprinzând în substanța sa tot ceea ce el însuși va etala ulterior 

prin creație, adică prin emanație. Ca urmare a acestui proces creator-

revelator, în jurul Unului, ca niște cercuri concentrice din ce în ce mai largi, 

se reliefează toate celelalte niveluri de existență, care, din acest punct de 

vedere, pulsează și se rotesc în jurul lui, dar, din perspectiva demnității lor 

ontice, se poziționează sub el.  

Datorită faptului că Unul este cea mai pură sau cea mai înaltă expresie 

a tot ceea ce este, el este însăși Ideea de Ființă, iar Ființa este totalitatea 

ființelor inteligibile, adică lumea inteligibilă. Cu alte cuvinte, Ființa este 

inteligibilul total. Prin urmare, Unul este deasupra inteligibilului total, 

deasupra Ființei, este principiul Ființei. În virtutea statutului său de 

Principiu, el le conferă tuturor ființelor unitate, deci coeziune, bunătate, 

frumusețe, forță și perfecțiune, în limitele tipului de existență pe care 

fiecare îl reprezintă. De altfel, el însuși deține sau exprimă la nivelul 

suprem toate aceste atribute, și, de aceea, el este modelul absolut pentru 

fiecare. Iar pentru că nicio ființă nu poate exista în lipsa acestor atribute, fie 

ele deținute la un nivel minim, prin acest dar al atributelor enunțate mai 



Analele Universităţii din Craiova. Seria Filosofie 56 (2/2025) | 21 

sus, Unul le acordă existență tuturor ființelor și le susține pe toate în 

existență.  

Unul se situează în vârful sau deasupra lumii inteligibile, pentru că 

rămâne întotdeauna inefabil, ascuns, inaccesibil oricui, așa încât tot ceea ce 

se poate afla despre el nu se obține decât în mod indirect, prin cercetarea 

lumii inteligibile, care, prin însăși statutul și natura ei, se lasă accesată de 

inteligență. În același timp, el este centrul imediat al acestei lumi, pentru că 

este temeiul ei, creatorul ei, iar ea nu se poate detașa cu adevărat de el, 

nefiind altceva decât un satelit menit să graviteze continuu în jurul său.  

Lumea inteligibilă. Aceasta este locul propriu sau lăcașul zeilor inteligibili 

și formează primul cerc din jurul Unului, permanent contiguu acestuia. Ea 

este prototipul absolut pentru lumea sensibilă, deoarece aici se află esențele 

tuturor lucrurilor, esențe care participă la natura divină și joacă rolul de 

cauze, forme ideale sau modele raționale primare pentru lucruri. De aceea 

lumea inteligibilă posedă o inepuizabilă energie vitală, creatoare, care este 

transmisă, prin intermediari, în primul rând prin Zeul Helios, până la 

ultimile zone ale lumii sensibile.  

Lumea inteligibilă reprezintă desfășurarea esenței autentice a Unului, 

dezvăluirea sau etalarea întregului său conținut absolut, dar într-o formă 

încă foarte apropiată de acesta, de superconcentraționismul lui primar, deci 

la nivelul strict, al purului inteligibil. Ea se prezintă ca un fel de dedublare 

a Unului sau ca o aparentă multiplicare a acestuia, dar care rămâne sub 

strictul lui control, fiind cuprinsă în continuare de către Unu și plasată la 

un nivel inferior acestuia.  

Prin urmare, acest prim cerc din jurul Unului este întregul inteligibil, 

adică Ființa, care este plurală, multiplă, cuprinzând totalitatea ființelor 

inteligibile, fiind perfect accesibilă cunoașterii realizate de către zeii 

inteligenți. În același timp, în ciuda pluralității sale, în cadrul Ființei se 

manifestă cu putere forța de coeziune a Unului, și de aceea Ființa se bucură 

de o unitate profundă, manifestată la cel mai înalt nivel. Așadar, în calitate 

de întreg inteligibil, fiind anterioară, ca întreg, tuturor elementelor sale, 

lumea inteligibilă este una și unitară. Iar în virtutea acestei depline unități, 

care îi strânge într-un tot diversitatea părților componente, lumea 

inteligibilă este perfectă.    

În cadrul lumii inteligibile, alături de cauzele inteligibile, stau zeii 

inteligibili. Care este, mai precis, rolul acestora?  

 



22 | Adriana NEACȘU 

Zeii inteligenți, avându-l în frunte pe Helios în calitate de conducător și 

mediator al lor, constituie cel de al doilea cerc din jurul Unului, plasându-

se imediat sub lumea inteligibilă și desupra cerului sensibil. Prin specificul 

lor, ei nu sunt vizibili. Ordinea lor o repoduce, la un nivel inferior, pe cea a 

zeilor inteligibili; totuși, ei nu formează împreună o lume, ci sunt doar, în 

sfera metafizică, o dedublare de natură reflexiv-cognitivă a zeilor 

inteligibili, adică reflexiile sau imaginile lor pe planul inteligenței active, 

auto-cunoscătoare, cu alte cuvinte, conștiința lor de sine.  

Deoarece acest act auto-reflexiv al subiectului înseamnă punerea sa ca 

obiect al său, el presupune un recul inevitabil, o detașare de sine, iar 

rezultatul lui constituie un alt nivel de realitate, subordonat, desigur, celui 

pe care îl vizează, dar, cu toate acestea, analog, de vreme ce fiecare zeu 

inteligent își are drept corespondent un zeu inteligibil, „situat” în lumea 

inteligibilă, și reciproca. De aceea zeii inteligenți reprezintă un sistem 

distinct, cu o individualitate proprie, rămânând undeva în partea inferioară 

sau la extremitatea zonei metafizicului.  

În același timp, ordinea zeilor inteligenți este perfect analogă și cu 

aceea desfășurată sub ochii noștri de către zeii sensibili ai universului, pe 

care o preced din punct de vedere ontic și o prefigurează din punct de 

vedere structural. Iar așa cum în lumea sensibilă Soarele se situează în 

centrul universului și al tuturor planetelor și aștrilor, tot așa zeii inteligibili 

se grupează în jurul lui Helios, care este punctul lor de reper fundamental 

și coordonatorul tuturor mișcărilor acestora.  

Situându-se între lumea sensibilă și cea inteligibilă, zeii inteligenți au 

funcția de mediatori, fiind cureaua de transmisie sau instrumentul prin 

care zeii inteligibili acționează în cadrul lumii sensibile. De fapt, cei care au 

un rol direct, eminamente activ în configurarea și funcționarea lumii 

sensibile, sunt tocmai zeii inteligenți, care sunt investiți de Iulian cu rangul 

de cauze eficient-creatoare, adică demiurgice, coordonate de către Helios, 

adevăratul demiurg. În schimb, zeii inteligibili sunt cauze formale, 

modelatoare, care primesc acest rol direct de la cauza unică și modelul 

suprem al tuturor lucrurilor, Unul sau Binele.  

Lumea sensibilă, înconjurată de zeii sensibili și având Soarele în centrul 

său, reprezintă ultimul nivel de realitate, formând cel de al treilea cerc din 

jurul Unului sau Binelui, în care materia este informată conform modelelor 

existente în lumea inteligibilă. Zeii inteligenți, în frunte cu „puternicul 

Helios”, sunt cei care intermediază și fac posibilă această informare.   



Analele Universităţii din Craiova. Seria Filosofie 56 (2/2025) | 23 

Chiar dacă este de natură materială și supusă devenirii, iar majoritatea 

lucrurilor corporale din cadrul ei sunt perisabile, lumea, în ansamblul său 

rămâne, totuși, un întreg coerent și deosebit de stabil. Ea există din 

eternitate și va exista pentru eternitate, fiindcă este menținută continuu în 

ființă de activitatea Soarelui și a tuturor celorlalți zei sensibili, activitate 

coordonată tot de către Soare. De altfel, această lume este și ea una divină, 

de vreme ce cauza ei este divină, iar în ea se manifestă divinități specifice, 

adică sensibile.  

Astfel, toate corpurile cerești: soarele, planetele, luna, constelațiile, 

stelele fixe44, care înconjoară, practic, lumea, sunt zei sensibili. Ei își au, 

fiecare, într-o primă instanță, corespondenții în zeii inteligenți, care se 

situează pe o treaptă de existență imediat deasupra lor. Cum, la rândul lor, 

zeii inteligenți își au, fiecare, corespendenții în lumea inteligibilă, rezultă că 

putem admite o corespondență între zeii sensibili și cei inteligibili, ceea ce 

înseamnă că numărul, sau, mai degrabă, diversitatea zeilor sensibili se 

suprapune cu cea a zeilor inteligenți și, implicit, a zeilor inteligibili.   

La fel ca și lumea inteligibilă, pentru că strânge într-un ansamblu 

unitar toate elementele care o compun, lumea sensibilă este perfectă. De 

altfel, conform unei poziții teoretice comune în cadrul Antichității, ea este 

socotită o ființă vie, care posedă deopotrivă corp, suflet și inteligență, care 

împreună constituie o singură natură. Numai că, în vreme ce unitatea lumii 

inteligibile este rezultatul intervenției sau emanației directe a Unului, cea a 

lumii sensibile se realizează într-o manieră multimediată, fiindcă se 

datorează celui de al cincilea corp manifest în cadrul universului, și pe care 

Iulian îl asimilează cu razele soarelui.  

Toate aceste structuri de realitate, care își au fiecare locul și rolul foarte 

bine determinate în cadrul acesteia, formează împreună un întreg armonios 

și indestructibil, care constituie, dintotdeauna și pentru eternitate, tot ceea 

ce poate să existe. Iar fermentul, elementul eminamente activ al acestei 

perfecte coeziuni nu este altul decât Zeul Helios, instrumentul prin care se 

manifestă în mod concret forța și raționalitatea Unului sau Binelui, care 

reprezintă principiul absolut al existenței. 

 

 

 
44 În Antichitatea greacă, astronomii numeau planetele „stele rătăcitoare”, iar, prin 

opoziție cu ele, celelalte corpuri cerești, „stele fixe”.  



24 | Adriana NEACȘU 

Concluzii 

Concluzionând acum analiza noastră asupra concepției Împăratului 

Iulian privind statutul Zeului Helios în cadrul realității și a raporturilor lui 

cu principiul tuturor lucrurilor, putem spune că Unul sau Binele este 

centrul a tot ceea ce există; el este regele a tot, rege suprem, iar Helios este 

și el tot rege, însă doar unul secund, prin delegație, investit în această 

funcție de către Unu, care și-a transmis majoritatea atribuțiilor sale lui 

Helios, rămânând ca el să-l dirijeze din „înalt”, sau din umbră. De fapt, 

Unul își păstrează exclusiv pentru sine sfera lumii inteligibile, aceea care se 

bucură de stricta contiguitate cu Unul și care deține cea mai înaltă doză de 

hieratism metafizic, cu excepția Unului însuși, sau a Binelui, adică a 

Principiului.  

În lumea inteligibilă, dominația Unului nu numai că este totală, ca 

peste tot altundeva, de altfel, dar ea este și directă, nemijlocită. La acest 

nivel, Helios, practic, nu există. El nu are, deci, un corespondent direct în 

inteligibil, asemenea tuturor celorlalți zei intelectuli, căci „omologul” său 

nu este altul decât însuși Unul sau Binele. În schimb, Helios tronează cu 

deplină putere, primită de la Unu, asupra întregii realități inteligente și 

sensibile, ordonând-o, dirijând-o, susținând-o, de foarte multe ori 

punându-și în acțiune în mod direct capacitatea generatoare, care nu este 

alta decât tot cea a Binelui, într-una din manifestările sale concrete.    

Dacă ne raportăm la concepția lui Plotin, Helios din viziunea 

Împăratului Iulian concentrează în sine Inteligența și Sufletul (ipostazele 

Principiului aflate sub Unu), iar, în plus, elemente de graniță cu lumea 

sensibilă sau chiar ale acesteia: sufletul universului și un zeu cosmic precis: 

Zeul Soare. În același timp, spre deosebire de Iamblichos, care nu admitea 

decât două categorii de zei: sensibili și inteligibili, Iulian introduce zeii 

inteligenți, cu statut intermediar între celelalte categorii, și al căror 

principal exponent este Helios.  

„O altă trăsătură destul de «neortodoxă» a concepției lui Julian este 

importanța proporțională a celor trei sfere în comparație una cu alta. Pentru 

neoplatoniștii «ortodocși» există o ierarhie clară de sus în jos, de la «Unu», 

aflat deasupra kosmos-ului noetos, până la lumea noastră a percepției 

senzoriale, în timp ce pentru Iulian cea mai importantă sferă pare să fie cea 

din mijloc, adică kosmos-ul noeros, al cărui centru este Regele Helios: pe el 

Iulian îl înfățișează ca pe o figură mediatoare supremă care ține împreună 



Analele Universităţii din Craiova. Seria Filosofie 56 (2/2025) | 25 

toate cele trei sfere ale lumii și astfel Regele Helios devine cea mai importantă 

entitate a acestei structuri cosmologice.”45  

Procedând în felul acesta, pe de o parte, Iulian simplifică și scurtează 

ierarhia divinului din cadrul tradiției neoplatoiciene, permițând treceri 

mult mai directe de la nivelul superior la cele inferioare, dar, pe de altă 

parte, o complică, acordând o atenție specială ideii de mediere. John M. 

Dillon consideră că viziunea metafizică pe care o construiește Iulian în 

imnul său este una inspirată atât de Oracolele Caldeene și de scrierile 

exoterice ale lui Iamblichos, cât și de lucrările medioplatonicului 

Numenius, iar aceasta este astfel construită tocmai „pentru a evidenția 

rolul central pe care el dorește să i-l atribuie lui Helios în schema 

lucrurilor”46– ceea ce este adevărat.  

În ceea ce mă privește, consider că toate aceste abateri de la linia 

tradițională de gândire a neoplatonismului evidențiază următoarele 

aspecte importante: 

- în primul rând, faptul că Iulian nu era un neoplatonist profesionist, 

care să fie atent cu precădere la fidelitatea poziției sale teoretice față de 

concepția înaintașilor; 

- în al doilea rând, că școlile filosofice din Antichitate admiteau în 

interiorul lor libertatea de gândire, diversitatea de opinii, expunerea 

personală, „neortodoxă”, a elementelor de doctrină; 

- în sfârșit, că punctul său de vedere filosofico-teurgic se conturează 

dintr-o dublă nevoie: cea de clarificare teoretico-spirituală personală și 

aceea de rezolvare, în calitate de Împărat și, implicit, de Pontifex 

Maximum, a crizei religiei politeiste din cadrul epocii sale, care se 

prefigura, din ce în ce mai pregnant, și ca o criză politică.    

De fapt, atunci când Iulian îi atribuie lui Helios toate virtuțile divinului 

și face din el imaginea privilegiată a Principiului, cauza unică a 

universului, atunci când îi conferă calificativul de „Rege”, cu referire 

directă la rolul său îndelungat de simbol al puterii imperiale, el încearcă să 

îi transfere acestuia, și, în mod evident, întregului sistem al zeilor 

tradiționali, aura de măreție și autoritatea pe care Imperiul le mai avea încă 

 
45 Heinz-Günther Nesselrath, “Julian’s Philosophical Writings,” in Stefan Rebenich 

and Hans-Ulrich Wiemer (eds.), A Companion to Julian the Apostate, Leiden and 

Boston, Brill, 2020, p. 61. 
46 John M. Dillon, The Platonic Heritage. Further Studies in the History of Platonism and 

Early Christianity, London and New York, Routledge, 2016, p. 112. 



26 | Adriana NEACȘU 

în ochii supușilor săi, iar în felul acesta să contribuie la stoparea declinului 

vechii religii și a avântului creștinismului. Totodată, este posibil ca speranța 

lui ascunsă să fi fost aceea ca, printr-un efect oarecum circular, revigorarea 

vechilor culte să îi confere și mai mult respect public instituției imperiale, 

care de-a lungul ultimelor secole primise numeroase și puternice lovituri.    

 
BIBLIOGRAFIE 

ANTON, John P. 1992. “Theourgia – Demiourgia : A Controversial Issue in 

Hellenistic Thought and Religion,” in Neoplatonism and Gnosticism, ed. Richard 

T. Wallis, assoc. ed. Jay Bregman. Albany: State University of New York Press. 

09-32. 

DILLON, John M. 2016. The Platonic Heritage : Further Studies in the History of 

Platonism and Early Christianity. London and New York : Routledge.  

GWYNN, David M. 2015. Christianity in the Later Roman Empire : A Sourcebook.  

London and New York : Bloomsbury. 

JULIAN, 2017. Hymn to King Helios, dedicated to Sallust, in Complete Works of Julian. 

translation by Wilmer C. Wright. Hastings : Delphi Classics, 146-174. 

JULIAN. 2017. Hymn to the mother of the gods, in Complete Works of Julian, translation 

by Wilmer C. Wright. Hastings : Delphi Classics, 177-198. 

JULIAN. 2017. Fragment of a Letter to a Priest, in Complete Works of Julian, translation 

by Wilmer C. Wright. Hastings : Delphi Classics, 314-329. 

JULIAN. 2017. Misopogon, in Complete Works of Julian,” translation by Wilmer 

C.Wright. Hastings : Delphi Classics, 363-396. 

JULIAN. 2017. Against the Galileans, in Complete Works of Julian,” translation by 

Wilmer C. Wright. Hastings : Delphi Classics, 618-658. 

NESSELRATH, Heinz-Günther. 2020. “Julian’s Philosophical Writings,” in A 

Companion to Julian the Apostate, eds. Stefan Rebenich and Hans-Ulrich Wiemer. 

Leiden and Boston : Brill, 38-63.  

PLATON, Phaidros, traducere Gabriel Liiceanu, în Platon, Opere IV, București, 

Editura Științifică și Enciclopedică, 1983. 

SMITH, Andrew. 2012. “Julian’s Hymn to King Helios: the economical use of 

complex Neoplatonic concepts,” in Emperor and Author. The Writings of Julian the 

Apostate, eds. Nicholas J. Baker-Brian and Shaun Tougher. Swansea : The 

Classical Press of Wales, 229-237. 

SMITH, Rowland. 1995. Julian’s Gods. Religion and philosophy in the thought and 

action of Julian the Apostate. London and New York : Routledge.   

TEITLER, H. C. 2017. The last pagan emperor : Julian the Apostate and the war against 

Christianity. New York : Oxford University Press.  

 

  


