ENTRE EL REALISMO Y EL IDEALISMO EN EL PENSAMIENTO
DE EDMUND HUSSERL Y EDITH STEIN

Ismael ABAD BAYO!

Abstract: The aim of this article is to clarify and delimit the influence of
idealism and realism on both Edmund Husserl and his disciple Edith Stein.
German philosophical thought at the end of the 19th century and the
beginning of the 20th century was strongly influenced by neokantianism of
an idealist nature. In the study and reading of Edmund Husserl’s works, one
notices a certain flirtation, sometimes contradictory, between the realist and
idealist currents, to the point where his position dissipates at times.
Nevertheless, it is clear that, in the last stage of his career, he leaned towards
an idealist position, which caused division among his disciples. As a
consequence, two very marked phenomenological currents emerged: the
realist and the idealist.

In the case of Edith Stein, it seems clear that she always leaned towards
philosophical realism; undoubtedly, when she embraced the scholasticism of
Thomas Aquinas. Nevertheless, she does not renounce phenomenology or the
influence of and respect for Husserl. We will see, then, in addition to
Husserl’s intellectual evolution, in which specific philosophical concepts
master and disciple take different perspectives affected by a realist and idealist
vision.

Keywords: Husserl, Stein, idealism, realism, neokantianism, knowledge,
phenomenology, ontology, metaphysics, experience, subject, object.

Introduccion

Realismo vs Idealismo

Entre el realismo y el idealismo filoséfico las diferencias no son solo
nominales o superficiales. Se trata de dos maneras profundamente distintas
de enfrentarse a las cosas. Dos posiciones dificilmente compatibles en un
sentido filosofico, que ha generado lineas de pensamiento y propuestas
intelectuales de sumo interés e importancia a lo largo de la historia y, por
consiguiente, de sumo interés para el ser humano.

1 Universidad Francisco de Vitoria (Madrid, Espafia).



Analele Universitatii din Craiova. Seria Filosofie 56 (2/2025) | 45

Antes de adentrarnos en el andlisis de Husserl y Stein, ubicaremos
brevemente a estas dos corrientes en sus origenes y en sus propuestas
conceptuales para luego confrontar a maestro y discipula rigurosamente.

Realismo

(Qué el realismo filosofico? En filosofia, no conviene dar las cosas por
sentadas en ninguin caso. Ciertamente, intentar abarcar todo el significado y
trascendencia del realismo filosofico es imposible en este articulo; me
centraré en lo mas caracteristico y en los modos mas representativos de
entenderlo.

El realismo es la “creencia en que existe un mundo externo (realismo
ontologico) y puede ser conocido (realismo epistemoldgico). Esta tesis
pueden ser una simple afirmacion ingenua y acritica, si no se fundamentan
mas que en la aparente evidencia de los sentidos (realismo ingenuo) o bien
incluyen una fundamentacion mas o menos critica”.2

Lo anterior nos delimita, al menos, con tres tipos de realismo:
ontoldgico, epistemoldgico e ingenuo.

El realismo argumenta la existencia de un mundo real independiente
del pensamiento y de la experiencia. Esta afirmacion es del todo ontoldgica
ya que de ella se deriva que las cosas son. A su vez, implica
necesariamente, una teoria del conocimiento y de la percepcion propia que
puedan explicar que las cosas no son como parecen ser.

Los pensadores realistas buscaron referencias en la filosofia clasica, no
obstante, serd en la Edad Media cuando la corriente realista se haga
presente con el objeto, entre otros, de distanciarse de los nominalistas que
no creian en los conceptos universales. Asi pues, los realistas del medievo
consideraban fildsofos realistas a Demdcrito, Platon y Aristételes. Por esto
se acufo el término ‘realismo platénico’, precisamente por tener la
conviccion de la existencia de conceptos universales. Aristdteles
representaria el realismo moderado, pero como hemos visto con
anterioridad, compartirdn espacio con el realismo ingenuo, critico o el
natural.

El realismo moderado es el que se impondra durante el medievo.
Creen en la existencia de los universales, aunque no como algo material
sino conceptual. Dentro de esta tendencia realista, por ejemplo, se enmarca
Tomas de Aquino que tendra una influencia notable en Edith Stein.

2 https://encyclopaedia.herdereditorial.com/wiki/Realismo.



https://encyclopaedia.herdereditorial.com/wiki/Realismo

46 | Ismael ABAD BAYO

Si hay algo que ha ocupado a la filosofia de todos los tiempos es la
cuestion de la existencia y como la percibimos. La clave diferencial de todas
estas maneras de entender la existencia, la realidad y al ser humano reside
en la concepcidén ontoldgica y gnoseologica, esto es, si el mundo externo
existe con independencia del ser humano y si ese mundo puede ser
conocido por el hombre. El realismo hace frente a lo anterior de un modo
muy distinto de los que defienden que la materia es inexistente si el ser
humano no es capaz de advertirla, o de aquellos que priorizan la idea de
los objetos frente a su existencia real.

El pensamiento realista esta resuelto en que los objetos materiales, con
independencia de la relacién que puedan tener con el ser humano, existen.
Esto es, con independencia de que esté observando un ordenador, el
ordenador existe, no necesita de mi observacion para tener existencia; ni
mucho menos, le daré la existencia cuando lo observe. El ser humano, en
todo caso, sera capaz de conocer la realidad a través de los sentidos que
sera su primera toma de contacto.

En cuanto al cdmo somos capaces de conocer, el realismo asevera que
el individuo es un agente pasivo. Cada uno va adquiriendo conocimiento
segun su capacidad e interés. Lo importante recae en lo que se aprende, no
en la circunstancia del individuo concreto para poner en juego el
conocimiento. Rafal Gambra, refiriéndose al Doctor Angélico explica:

“El hombre, que posee ademas el entendimiento agente o facultad intelectiva,
puede adquirir las ideas o conceptos universales (el hombre, el caballo), que
son desconocidos para el animal. El entendimiento agente crea un medio en el
cual se realiza la inteleccion racional: del mismo modo que la visién de las
cosas materiales no puede verificarse mas que en la luz, que es su medio
adecuado, el cognoscente que no posee entendimiento agente no puede captar
ideas”. (Gambra, 1981, p. 151)

No puede captar las ideas. Esto es clave, pues el objeto estd ahi, con
independencia del individuo. A éste le toca captar, no crear la existencia del
objeto.

Idealismo

El idealismo sostiene la primacia ontoldgica y gnoseoldgica en las ideas
pues consideran que éstas tienen una existencia autébnoma y que son mas
reales en grado que los objetos materiales. Asimismo, las ideas son la forma
mas perfecta de acceder al conocimiento.



Analele Universitdtii din Craiova. Seria Filosofie 56 (2/2025) | 47

Son varios los autores y de épocas muy distantes a los que se les
incluye en esta corriente: Platon -que serd también referencia, curiosamente,
para algunos realistas-, Descartes, Berkeley, Leibniz y Kant, entre otros.

“Leibniz es tal vez el primer idealista en sentido estricto; en Descartes, el
idealismo esta aun lastrado de realismo y de ideas escolasticas, y Spinoza no
es propiamente idealista en lo que tiene de mas peculiar, aunque si lo sea el
marco ideoldgico de su tiempo, en el cual se le plantean problemas. Leibniz se
verd obligado a plantear con rigor las grandes cuestiones de la época, y tendra
que alterar esencialmente la idea de la fisica y el concepto mismo de sustancia,
en el cual, desde Aristételes, se ha centrado siempre la filosofia”. (Marias,
2017, pp. 229-230).

No seria riguroso aseverar que el idealismo niega el mundo material,
por ejemplo, Kant y sus discipulos entienden la existencia del mundo
material y la presuponen. Ademas, asientan la forma en que conocemos el
mundo, mas no su existencia. Empero, el idealismo en todas sus derivas
confluye en que para alcanzar la verdad de las cosas y poder conocerlas
rigurosamente y con propiedad, debemos prestar atencién a las ideas y no
solo a los objetos sensibles y materiales.

En el fondo sostienen que la realidad verdadera es intangible o
inexperimentable. Recordemos que la doctrina de Platon defiende que la
realidad material no es sino una copia imperfecta del mundo de las ideas el
cual es eterno y perfecto, sin estar sometido a cambios.

Epistemoldgicamente, los seres humanos podemos conocer la idea que
pueda residir en un mundo independiente del ideal o propiciado por la
mente. S6lo podemos conocerlo por medio del intelecto. Por esto Kant se
rindié a la posibilidad de conocer lo que las cosas son en si.

El idealismo que mas interesa a este estudio es el aleman por lo que
influye directamente tanto a Edmund Husserl como a Edith Stein, ambos
alemanes y cercanos al periodo influyente de esta corriente. Surgird en la
Alemania de los siglos XVIII y XIX y su mayor representante fue Immanuel
Kant.

Segun Kant, el mundo existe, pero no puede ser cognoscible en su
totalidad por el hombre. Es por esto por lo que a Kant se le etiqueta de
materialista e idealista al mismo tiempo. No es posible acceder a lo que las
cosas son en si (noumeno). Por el contrario, los objetos de la experiencia
toman su origen hipotético de noumeno siendo fenémenos como resultado
de un proceso de unién intelectual que se aplica a la multiplicidad sensible
percibida por los sentidos.



48 | Ismael ABAD BAYO

Kant acufiara su doctrina como idealismo o subjetivismo trascendental
asentado en su principal obra: Critica a la Razén Pura (1781). Asevera que los
“pensamientos sin contenido son vacios y que las intuiciones sin conceptos
son ciegas” (Kant, 1979, p.93) esto es, que ambas cosas son
interdependientes para el conocimiento de cualquier cosa. Por
consiguiente, los objetos son el resultado del trabajo de esa
interdependencia de la sensibilidad que aporta lo dado a ella por el
noumeno y la razén que aplica las categorias puestas por el sujeto para
unificar lo mucho que se percibe sensiblemente.

“El ser no es real, sino trascendental. Inmanente es lo que permanece en,
immanet, manet in. Trascendente es lo que excede o trasciende de algo.
Trascendental no es trascendente ni inmanente. La mesa tiene la cualidad de
ser, pero todas sus demas cualidades también son; el ser penetra y envuelve
todas, y no se confunde con ninguna. Las cosas todas estan en el ser, y por
esto sirve de puente entre ella. Esto es el ser trascendental” (Marias, 2017, p.
269).

No sucede como en el realismo, esto es, que lo real tiene el ser, y es por
esto, a su vez, por lo que existe, por lo que es real. En el idealismo, el ser no
es considerado como real sino como trascendental. He aqui la diferencia
ontoldgica de la que habldbamos con anterioridad, crucial para la
diferenciacion de una y otra corriente. Por lo mismo, se puede afirmar que
en sentido epistemoldgico no se puede conocer la cosa en si como afirma
Kant.

El conocimiento ni es por un lado trascendente, pues conoceria las
cosas externas, ni tampoco es inmanente porque tan solo conoceria las
ideas; es pues, trascendental, conoce los fendmenos que es lo mismo que
decir las cosas en mi. He aqui la distincion que hace Kant entre el fendmeno
y el noumeno (la cosa en si).

Kant defiende que los noimenos, las cosas en si, son inaccesibles para
el ser humano; no somos capaces de conocerlas ya que, en el momento de
conocerlas, ya estdn en mi y, por consiguiente, impregnadas de mi
subjetividad. Por otro lado, los noumenos estan fuera del espacio y del
tiempo. Las cosas que se nos presentan y sus manifestaciones no son otra
cosa que los fendmenos:

Frente a este panorama surge una pregunta medular: ;Es licito afirmar
que Kant no hizo metafisica en sus trabajos? No seria correcto una
afirmacion radical frente a esta cuestién. En sus obras mas destacadas, en
sus criticas, especialmente en su obra Critica de la Razén Pura, Kant



Analele Universitatii din Craiova. Seria Filosofie 56 (2/2025) | 49

desarrolla una metafisica para llegar a la conclusiéon de que no es posible
hacer metafisica. Esto, sin lugar a duda, favorece su incomprension o
malinterpretacion:

“Podemos considerar tres momentos capitales de lo que ha sido Kant para la
filosofia posterior: el idealismo aleman, el neokantianismo y el momento
presente [...] Fichte viene a decir esto: “A Kant no se lo ha entendido bien, yo
lo he entendido, quizd mejor que Kant mismo”. Toma un punto de vista
distinto del de Kant para explicar a este, y entonces Fichte y los demas
idealistas hacen sus filosofias respectivas. Lo hacen, pues, con Kant, lo que
Kant no hizo; dicho en términos generales: los tres grandes idealistas -Fichte,
Schelling y Hegel- pretenden hacer la metafisica que Kant no lleg6 a hacer”.
(Marias, 2017, pp. 289-290)

Surgirda el movimiento neokantiano. El nombre es de por si una
declaraciéon de intenciones, pues no son exactamente kantianos en cuanto
tal.

“Como este neokantismo no es simplemente kantismo, tiene que haber habido
algo en medio, que justifique esa particula ;Qué es esto? El positivismo (desde
los afios 1835-40 hasta 1880, aproximadamente). Por lo tanto, los neokantianos
son positivistas que dejan de serlo, que vienen del positivismo; esto es lo que
determina la indole de la filosofia neokantiana” (Marias, 2017, p. 290)

Recordemos que el positivismo niega cualquier posibilidad a la
metafisica. Su interés se centra en las ciencias experimentales y positivas.
Entienden la filosofia como una teoria de ciencia positiva. El objeto de Kant
en su Critica a la Razon Pura es delimitar las posibilidades del conocimiento;
idear una teoria filoséfica de la ciencia, concretamente las matematicas y la
fisica de Newton y rechazar, por imposibilidad, la metafisica tradicional.
Esto es lo que a solo atienden los neokantianos, permeados de positivismo
con tendencias a convertirse o reducir la reflexion filosofica a una teoria de
la ciencia positiva. Kant es mucho mas que eso, asi como el idealismo
aleman.

Kant se cuestiona si la metafisica es posible como ciencia. Llegard a la
conclusion de que no es posible. No obstante, no negara la metafisica como
un afan del ser humano, con una tendencia natural confirmada por el paso
del tiempo y el devenir de los siglos, por consiguiente, algo inscrito en la
naturaleza del ser humano que le hace tener reflexion metafisica.



50 | Ismael ABAD BAYO
Husserl, padre de la fenomenologia y maestro de Edith Stein

La influencia de Kant en todas sus derivas tales como el neokantismo,
cobran una notable influencia en el pensamiento aleman del siglo XIX e
inicios del XX. Por consiguiente, interpelara necesariamente tanto a Husserl
como a Stein y su entorno.

Con el fallecimiento de Hegel en 1831 vendra un tiempo de crisis
filosdfica. Crisis tan profunda capaz de haber podido enterrar a la propia
filosofia. Gran parte de esta crisis viene provocada por el cansancio y el
hastio que provoca el abuso dialéctico del idealismo aleman. Surgird, pues,
la necesidad de atenerse a las cosas, a la realidad misma y dejar en reposo
las construcciones mentales para descubrir la realidad tal cual es.

“Husserl procede esencialmente de Brentano, por tanto, su tradicién filoséfica
es la de este: catdlica, escolastica y, en suma, griega. A esto se le afiade la
influencia de Bolzano, la de Leibniz muy expresamente y la de los ingleses,
sobre todo Hume; y, desde luego, el kantismo [...] En torno a Husserl se ha
constituido la escuela fenomenoldgica, notable por su rigor, precision y
fecundidad que tuvo como érgano desde 1913 el Jahrbuclz fiir Philosophie und
phiinomenologische ~ Forschung (Anuario de filosofia e investigacion
fenomenoldgica). Entre los fenomendlogos se encuentran los mas importantes
filésofos de Alemania, sobre todo Scheler y Heidegger, que representan una
posicion original dentro de la fenomenologia” (Marias, 2017, p. 393)

Husserl, arrancard con la fenomenologia tras la publicacion de su
famosa obra: Investigaciones Idgicas (1900). Publicacion que dara lugar al
nacimiento de esta corriente de pensamiento. Su motivacion inicial sera
refutar las propuestas del psicologismo que ostentaba dar solucion a los
problemas planteados por la teoria del conocimiento y de la ciencia
quedando también sometido a los lazos del positivismo.

Para el psicologismo, el ser humano es un objeto mas entre los objetos
que hay en la realidad del mundo. No obstante, se trata de un objeto de una
notable singularidad y excepcionalidad ;Qué es lo que le convierte en
peculiar? La conciencia y la vida animica que consideran una realidad
sustancial. La psicologia positivista buscaba hacer una fisica del alma, algo
que le reprochara con mucha firmeza Husserl ya que pensaba que era un
grave reduccionismo considerar exclusivamente a la persona desde un
punto de vista empirico, anegando otras realidades sumamente
importantes y propias de la condicion humana.



Analele Universitatii din Craiova. Seria Filosofie 56 (2/2025) | 51

“El relativismo especifico hace esta afirmacion: para cada especie de seres
capaces de juzgar, es verdadero lo que segiin su constitucidn o segun las leyes
de su pensamiento deba tenerse por verdadero...la constitucién de una
especie es un hecho. Y de hechos sélo pueden sacarse hechos. Fundar la
verdad en la constitucion de una especie...significa darle, pues, el caracter de
un hecho. Pero esto es un contrasentido. Todo hecho es individual, o sea,
determinado en el tiempo. Pero hablar de una verdad temporal solo tiene
sentido refiriéndose a un hecho afirmado por ella (caso de que se una verdad
de hecho) mas no refiriéndose a ella misma”. (Husserl, 2006, pp. 113-114).

El problema reside, segun Husserl, en la falta de claridad de lo que es
un concepto. Propone un viaje filosofico al fondo del concepto
considerandolo como tal y libre de consideraciones acerca de su naturaleza
o realidad. De este modo se podran provocar conexiones puras entre
conceptos en un ‘espacio’ de asilamiento completo y soledad entre los entes
conceptuales idénticos a si mismos.

Husserl estaba convencido de que debia de hacerse una teoria del
conocimiento puramente conceptual evitando todo conocimiento previo o
influencia; un empezar de cero y libre de influencias o experiencias previas.
Es aqui donde aparece la suspension del juicio o epojé, conocida también
como reduccion fenomenoldgica.

Para estudiar las vivencias en cuanto tal es imposible emplear
conocimientos previos, por consiguiente, se ha de modificar el modo
habitual de experimentar tales vivencias. En toda vivencia, segin Husserl,
entra en juego el sujeto y el objeto, entidades separadas que a través del
conocimiento se ponen en juego y se relacionan. Por lo tanto, en la esencia
de las vivencias hay una parte subjetiva (noesis) por la actividad de la
conciencia que se ejerce con intencionalidad, y un lado objetivo (ndema):

“El arbol pura y simplemente, la cosa de la naturaleza es todo menos esto
percibido, el arbol, en cuanto tal, que es inherente como sentido preceptivo a
la percepcion, y lo es inseparablemente. El arbol pura y simplemente puede
arder, descomponerse en sus elementos quimicos, etc. Pero el sentido -el
sentido de esta percepcion, algo necesariamente inherente a su esencia -no
puede arder, no tiene elementos quimicos, ni fuerzas, ni propiedades reales en
sentido estricto”. (Husserl, 2013, pp. 296-297).

La fenomenologia considera fendmenos validos aquellos que se den
originariamente como cimiento para la posterior interpretacion e
inteleccion:



52 | Ismael ABAD BAYO

“No hay teoria concebible capaz de hacernos errar en cuanto al principio de
todos los principios: que toda intuicién originariamente dadora es una fuente
legitima de conocimiento; que todo lo que se nos ofrece en la 2intuicién”
originariamente (por decirlo asi, en su realidad en persona) hay que aceptarlo
simplemente como lo que se da, pero también so6lo en los limites en que ella se
da”. (Husserl, 2013, p. 129).

Volver a las cosas mismas sera la frase mas acufiada en la
fenomenologia. Husserl defenderad que la filosofia se ha de sostener en las
intuiciones primordiales de nuestra vida porque “no pueden satisfacernos
significaciones que toman vida -cuando la toman- de intuiciones remotas,
confusas, impropias. Queremos retroceder a las ‘cosas mismas™. (Husserl,
2006, p. 218). En este contexto se entrelazan las vidas del profesor Husserl y
la alumna Stein.

Primer contacto de Stein con la fenomenologia

Hay un primer momento crucial en la vida intelectual de Stein: el
encuentro con el profesor William Stern. Deseaba asistir a sus clases
semanales. Aspiraba inicialmente a doctorarse en Psicologia, pero “esta
ciencia estaba todavia en pafales: ...le faltaba el necesario fundamento de
ideas basicas claras, y que esta ciencia era incapaz de elaborar esos
presupuestos”. (Stein, 2005, p. 331). Y es que para nuestra autora, la
psicologia de Stern, era una psicologia sin alma.

Las clases de Filosofia impartidas por Honiswald, filosofo neokantiano,
tampoco terminan de llenar a Stein. Fue preparando una ponencia para el
seminario de psicologia donde se topd con varias referencias de un filésofo
que le marcaria especialmente su pensamiento: Edmund Husserl.

Las vacaciones navidefias de 1912 las dedicard a leer la obra de
Husserl, Investigaciones ldgicas (1900)°. Muy pronto se sentira atraida por la
fenomenologia. Su amigo Georg Moskiewicz le animard a cambiarse de
universidad donde imparte clases su admirado Husserl. Con la conviccion
de que la psicologia no llenaba sus expectativas -esa ciencia no le podia
proporcionar una explicacion clara de lo que es el ser humano- mas su
intenso flechazo por la fenomenologia, motivaran el cambio de
universidad.

3 Titulo en el idioma original: Logische Untersuchungen. Erste Teil: Prolegomena zur
Reinen Logik.



Analele Universitatii din Craiova. Seria Filosofie 56 (2/2025) | 53

A mediados del mes de abril de 1917, la joven Edith Stein llega a
Gottingen para comenzar sus estudios, al menos por un semestre, en
compania de Husserl y su circulo fenomenolégico. La materia que cursd
con Husserl estaba relacionada con la altima publicacion del éste: Ideas para
una fenomenologia pura y una filosofia fenomenoldgica (1913).4

Estos cambios supusieron para Stein una transformacién en su
mentalidad y en su modo de concebir la existencia. Es una época de
profunda busqueda donde se ira configurando la persona que llegara a ser.

Mos, amigo muy querido de nuestra autora y también estudiante de
Gottingen, fue un elemento clave para introducir a Stein en la “Sociedad
Filosofica de Gottingen”. Esta sociedad fue fundada por estudiantes
procedentes de Munich y discipulos de Theodor Lipps, profesores de
psicologia; no obstante, todos atraidos por la doctrina y la persona de
Husserl.

Se forjaron unos vinculos afectivos muy fuertes. De hecho, los mejores
amigos de Stein procederan de este circulo: Roman Ingarden, Hewing
Conrad-Martius -su mejor amiga- y Hans Lipps.

Por este grupo, Stein pudo establecer contacto con las primeras lanzas
del pensamiento filosofico de aquella época, algo que le marcaria para toda
su vida; tanto, que serd el comienzo del recorrido hacia su conversién al
catolicismo.

Su forma de colocarse ante la realidad dard un giro muy pronunciado
pues se verd liberada de todo prejuicio racionalista para adquirir una
actitud de apertura intelectual.

La cuestion del “Yo”

En la tesis doctoral de Edith Stein, Sobre el problema de la Empatia (1917),
ya se aprecian diferencias con su maestro. Concretamente, en un concepto
nada baladi: el “Yo”, que, hoy por hoy, le queda un largo camino de
desarrollo y profundizacion.

En las Investigaciones Ldgicas (1900), Husserl considera el “yo” como
algo impersonal entendido como que puede ser el “yo” de cualquier
individuo. Este “yo” tiene sus funciones propias, tratadas asimismo a modo
general y comun: percepciones, juicios, elecciones, deseos, etc. Nada nos

4 Titulo en el idioma original: Ideen zu einer reinen Phinomenologie und

phinomenologischen Philosophie. Erstes Buch: Allgemeine Einfiihrung in die reine
Phénomenologie.



54 | Ismael ABAD BAYO

habla el autor de como se configura el “yo” de la persona y como ese “yo”
se relaciona con otros:

“Cuando Husserl al fin las plantea, gradualmente se mueve hacia una
concepcion del “yo” como trascendental, autosuficiente y autoconstitutivo,
cuya relacién con los objetos que se presentan a la conciencia puede definirse
sin ninguna referencia a la multiplicidad de egos que pertenecen al mundo
real”. (Maclntyre, 2008, p. 177).

El tratamiento del “yo” que Stein hace en su tesis doctoral no nos
permite confirmar que lo entiende de la misma manera general que expone
su maestro. Para Stein el “yo” individual esta configurado en gran parte
por la relacién empatica con los otros “yoes”.

“La conciencia que tenemos de nosotros mismos, explica, se constituye en
buena parte a través de la conciencia empatica de los otros, y nuestra
orientacion hacia ellos y de aqui hacia nosotros mismos depende de las
situaciones de nuestro cuerpo en relacién con el cuerpo de los otros y de
nuestra conciencia y sensibilidad corporal. Si Stein tiene razoén, ningtin “yo”
puede tener autosuficiencia y las propiedades autoconstitutivas que Husserl
atribuye al yo trascendental”. (Maclntyre, 2008, p. 178).

Prueba de lo anterior es el acento que Stein pone en definir que los
objetos perceptibles que se nos dan a la conciencia son los mismos para
todas las personas, para mi “yo” y para el “yo” de quien esté junto a mi.
Esto es algo que entronca muy de cerca con la percepcion realista: objetos
independientes de cualquier conciencia particular. Son, pues, objetos que se
presentan en un tiempo y un espacio concreto que localizamos a través de
los sentidos corporales y “por la relacién espacio-temporal con otros
cuerpos, incluyendo los cuerpos de otros sujetos que perciben. Los objetos
de percepcion se constituyen sobre la base de la conciencia de los otros y
los juicios de percepcion presuponen la existencia de otros preceptores”.
(MacIntyre, 2008, p. 178).

El “yo” de Stein es ni mas ni menos que mi vida en el sentido mas
profundo; mi vida y no la de ningtn otro, la de cada cual. Es ahi donde se
suceden las distintas experiencias de todo tipo: fisicas, emocionales,
psiquicas, volitivas, espirituales, intelectuales, etc. El estudio del “yo” le
servird a Stein para justificar el concepto tradicional de acto y potencia en
Ser finito y eterno (1936)°, pues es ahi donde transitan, en el ‘yo’.

5 Titulo en el idioma original: Endliches und ewiges sein.



Analele Universitatii din Craiova. Seria Filosofie 56 (2/2025) | 55

“En este campo nos encontramos con un ente sustraido a la corriente de la
vida del yo y presupuesto por él: a saber, sobre las esencias de experiencia
(Erlebnis-Wesenheiten). En relacién con las unidades de experiencia que
llegan y que pasan, ellas son de hecho un primer ente. La vida-del-yo seria un
caos inexplicable en el cual nada podria distinguirse si las esencias no se
realizaran en él. Estas contribuyen a unificar el yo, a estructurarlo, a
diversificarlo; le dan también el sentido y la inteligibilidad” (Stein, 2007, p.
674)

Las experiencias del “yo”, para que sean tales, han de ser
comprendidas. De otro modo, no serian tales. Es por esto por lo que Stein
habla de sentido. Este sentido se puede dar por las esencias, que son
unidades de sentido, las cuales no estan sometidas a los vaivenes del yo, no
dependen de él. Afirma que “sentido y comprension van de la mano.
Sentido significa lo que puede ser comprendido, y comprender significa
captar-el-sentido. Comprender (intelligere) lo inteligible (intelligibile) es el
ser mismo del espiritu, por lo que ha recibido el nombre de intelecto
(intelecctus)” (Stein, 2007, p. 674), esto es, captar la unidad de sentido, la
esencia.

La cuestion del sentido también es clave para el pensamiento
fenomenoldgico. El sentido principal del ser es, precisamente, el sentido ya
que “nos encontramos aqui, por decirlo asi, con la fuente primera del
sentido y de la inteligibilidad. Sentido -I6gos-: ;qué significa esta palabra?
No podemos ni explicarlo, ya que es el fundamento ultimo de toda la
expresion y de toda explicacion...El ultimo fundamento en el sentido
comprensible en si y por si”. (Ibidem).

Es en este punto donde llegamos al concepto de esencialidad o esencia
simple en sentido puro. Se trata de una unidad de sentido o la condicion
altima de conocimiento que no se puede definir, como explica en la
anterior cita, sino que tan soélo se nos muestra. Es, pues, la primera
evidencia y su fundamento para ser evidenciada porque se remite a si
misma. Este sera el conocimiento ultimo y, por consiguiente, las esencias
simples. A lo anterior se le ha conocido con el nombre de atomismo logico del
que bien se ha servido la fenomenologia: “Hay esencias deducidas que se
remontan a esencias mas multiples y que deben hacerse comprensibles a
través de éstas (por ejemplo, ‘agridulce’). Pero las ultimas esencialidades
simples ya no pueden ser deducidas las unas de las otras”. (Ibidem, p. 675)



56 | Ismael ABAD BAYO
Puntos diferenciales entre Husserl y Stein

“Todavia no me he atrevido a contarle al maestro estas herejias...”
(MacIntyre, 2008, p. 179). En este pequeno extracto de una carta enviada a
su colega Ingarden del 3 de febrero de 1917, Edith Stein declara
abiertamente con su término ‘herejias’, que hay determinadas cuestiones de
las que se esta distanciando de su maestro Husserl e, incluso, le provoca un
reparo considerable a la hora de manifestarselo.

Pero ;a qué ‘herejias’ fenomenoldgicas se refiere nuestra autora?
Principalmente, se trata de un acercamiento notable al pensamiento
aristotélico. “Sin embargo, constituye también, aunque Stein todavia no se
diera cuenta, un pensamiento tomista, que anticipa algunas de sus tesis que
va a descubrir con posterioridad en las Quaestiones Disputatae de Veritate
(1256-1259) de Santo Tomas de Aquino, que reflejan la direccion de su
propio pensamiento hacia algo de lo que todavia no era plenamente
consciente” (Ibidem, p. 180).

Lo anterior no debemos interpretarlo como una desbancada o negacion
de la fenomenologia por parte de Stein sino, mas bien como la evolucién en
el pensamiento de nuestra autora que comienza a distanciarse en algunas
cuestiones de su maestro Husserl; no obstante, siempre desde la
fenomenologia y sin salirse de ella. Husserl, comienza a instalarse en
premisas idealistas que hacen que no sdlo Stein, sino otros pensadores,
discipulos también de Husserl, se distancien del maestro hacian una
tendencia fenomenoldgica realista. Tal es el caso de Max Scheler, Adolf
Reinach, Conrad-Martius, entre otros.

Edith Stein tomara como base para iniciar su reflexion critica a Husserl
el concepto de doble esencia que aparece en la obra de su maestro Ideas
relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenologica (1913)°. Ahora
explicaremos qué es eso de la doble esencia y como lo interpretan ambos
autores. La esencia para la fenomenologia es el centro nuclear del ser que se
manifiesta a la conciencia. Es, ademas, considerada de dos modos -de ahi la
doble esencia-: como esencia fenomenoldgica pura, extraida del acto de
intuicién que es capaz de captarla y, en segundo lugar, como esencia real,
esto es, perpetrada en el objeto particular:

6 Titulo e idioma original: Ideen zu einer reinen Phinomenologie und
phinomenologischen Philosophie. Erstes Buch: Allgemeine Einfiihrung in die reine
Phénomenologie.



Analele Universititii din Craiova. Seria Filosofie 56 (2/2025) | 57

“Husserl habla en las Idenn de la posibilidad de extraer el quid de una cosa
individual de la experiencia por la percepcion de las esencias
(Wesensanschauung) o por la ideaciéon. Esta percepcion particular y diferente
de toda experiencia toma su contenido en el hecho de la experiencia sin
considerarlo como posicion de experiencia (Erfahrungssetzung) (a saber, la
aceptacion de la cosa como algo real) [...] Para Husserl la generalidad forma
tanto parte de la esencia en cuanto tal, a pesar de los grados de generalidad
dentro del campo de la esencia indicados igualmente por él. La posibilidad de
tal concepcién descansa decididamente sobre la doble esencia de la esencia
que nos ha sido impuesta. No considera mas que un solo lado, a saber, el ser
esencial y rompe al mismo tiempo el lazo de esencia con la realidad que, sin
embargo, no se adhiere a ella exteriormente, sino que le es inherente”. (Stein,
2007, p. 693)

Stein deja claro en este texto que Husserl toma una postura idealista en
cuanto a la interpretacion de la realidad. Prestemos atencion a la afirmaciéon
que la autora hace cuando asevera que “la esencia nos ha sido impuesta”.
Esto es una premisa clave para el pensamiento fenomenoldgico.
Basicamente, lo que quiere decir, es que la esencia es descubierta por el
sujeto sin que éste la proporcione. Por consiguiente, tampoco se puede
imputar la esencia a ningtin fenémeno psiquico del sujeto pues es anterior a
éste y lo convierte en algo trascendental. Estd presente en el acto, no es
producto del mismo. La esencia sefiala, pues, un espacio trascendental no
empirico que es descubierto por el sujeto. “La doble esencia de la esencia,
viene dada por su esencialidad, por su puro ser esencial, de una parte, y de
otra, por su respecto a la realidad, es decir, por su realizacion” (Haya, 2008,
p. 822).

Stein deja de manifiesto la posicion idealista que estd adoptando
Husserl y, ademas, la autora se desvincula en pos del realismo: “Este corte
hecho al principio de la separacion entre el hecho (Tastsache) y la esencia
nos permite comprender sin duda la finalidad de Husserl, es decir, su
interpretacion idealista de la realidad.” (Stein, 2007, p. 693). Stein reconoce
la doble esencia, la diferencia entre ella y su maestro es que el tltimo hace
un sesgo entre ambas, de ahi su interpretacion idealista de la realidad, y
Stein considera ambas.

La posicion mads acertada para nuestra autora es el realismo, no
obstante, se puede observar en el transcurso de su evolucion intelectual
ciertas incoherencias en forma de ambigiiedades hacia un sentido u otro
que veremos mas adelante.



58 | Ismael ABAD BAYO

Una vez descubierto y estudiado a Tomas de Aquino, Stein realiza un
serio intento por hacer compatible la fenomenologia realista con la
tradicion metafisica escoldstica. Hace una relectura del Aquinate desde la
fenomenologia e intenta aplicar la validez del método fenomenolédgico a
esta corriente. De hecho, se tratara de la novedad y originalidad que aporta
la autora junto a la reivindicacion del vigor de la metafisica aristotélico-
tomista. Una linea de pensamiento que, de ningtin modo, hubiera adoptado
Husserl. Stein defendera el realismo gnoseoldgico desde la concepcion de la
doble esencia como plenitud de la misma y reconocera el hecho de que su
maestro lo descubrid. Nunca renegara Stein de su fenomenologia.

En su obra Ser finito y ser eterno (19507) sera donde argumente como es
la fundamentacidon del ser real en el ser esencial. Asimismo, se trata de un
ejercicio no solo fenomenoloégico sino, ademas, estrictamente metafisico.
Husserl entiende su fenomenologia como un método puro trascendental
sin mas -y sin menos-. Se fundamenta en desligarse de toda experiencia
previa, de toda referencia adquirida por los actos psiquicos para llegar a la
esencia. Este proceso sera llamado epoché. En este acto no hay ninguna
posicion metafisica ni ontoldgica, es tan solo una condicidn trascendental
para que sea posible llegar a la esencia. En realidad, Husserl lo que busca es
reivindicar su método como una filosofia primera, previa incluso a la
metafisica.

Esto nos puede dar una clave importante ya que a la metafisica se le
considera primera, no por ser pura, precisamente porque no se puede
llegar a los fundamentos ultimos dejando de lado la realidad y su resefia al
ser. He aqui la posicion nuclear del realismo filosdfico. Si por una parte
separamos el método y la realidad, nos abocamos a una imposibilidad
metafisica y nos situamos en un idealismo gnoseoldgico. La no separacion
es clave para la distincidn entre el idealismo y realismo; entre la posicion de
Husserl y la de Edith Stein.

Es pertinente volver a la cuestiéon de las esencias para no inducir a
error o confusién pues, en algin caso, pareciera estar Stein rozando el
idealismo. Nuestra autora defiende que “las esencias no deben ser
confundidas, y esto va de por si, con las cosas reales llamadas segtn ellas.
La esencia yo no es un yo vivo y la esencia alegria no es una alegria vivida”
(Stein, 2007, p. 675). Sin duda, este planteamiento nos puede parecer
profundamente idealista al interpretar que lo principal en la realidad es la

7 Titulo en el idioma original: "Endliches und ewiges Sein”.



Analele Universitatii din Craiova. Seria Filosofie 56 (2/2025) | 59

idea o lo que se puede definir de la realidad. Por lo tanto, el ser puro es
inteligibilidad y sentido ;No es esto noema puro? La idea y no la realidad,
que no necesita del acto de pensar para ser, es la esencia pura ;Como
resuelve esto la autora? ;Es esto acaso un idealismo trascendental como el
de Kant; el idealismo absoluto de Hegel, o mas bien Stein lo que busca es
un realismo puro de la idea? Analicemos esta cita de la autora que, sin
duda, aporta luz:

“El peligro de interpretar esencialidad por concepto es tal vez todavia mas
grave (que la confusion anteriormente acusada entre esencia y realidad). Seria
un gran malentendido. Formamos los conceptos destacando los signos
caracteristicos de un objeto. Tenemos cierta libertad para formarlos; las
esencialidades no las formamos nosotros; sino que las descubrimos. Pero en
eso no tenemos ninguna libertad: depende de nosotros buscar, pero no
encontrar” (Ibidem).

En todo caso, no se puede incluir a Stein en una linea conceptualista
que se enmarca en el idealismo inmanentista. En Husserl si que se da tal
idealismo pues termin6 por no dar prioridad a la evidencia del contenido
ideal frente a los procesos de la conciencia absoluta. En nuestra autora, las
esencias, entendidas como contenidos ideales, se sustentan en el Ldogos
divino. No sdlo eso, sino que, ademas, en Dios, el ser real y el ser de la
esencia son lo mismo. De este modo, Stein se aparta de toda inmanencia
filosofica. Es por esto por lo que escribe:

“Y de las ultimas esencias, que son simples, no podemos quitar nada de
ninguna manera. Por eso no pueden ser definidas como conceptos. Las
palabras empleadas para conducirnos a ellas tienen asi -como decia Max
Scheler- tnicamente el significado de un puntero: vea usted mismo y
comprendera lo que yo quiero decir. Yo, vida, alegria, ;quién podria
comprender lo que significan estas palabras sin haberlas experimentado por si
mismo? Pero al experimentarlas, no se conoce solamente su yo, su vida, su
alegria, sino que comprende también lo que son el yo, la vida, la alegria en
general. Y solamente porque lo comprende, puede conocerse y comprender su
yo, su vida y su alegria en cuanto yo, vida y alegria”. (Ibidem, pp. 675-676).

Deja, pues, claro que las esencias simples no son de ningun modo
conceptos. La diferencia radica en que éstos se construyen por el sujeto a
partir de un objeto dado; las esencias simples no, mas bien las encontramos
sin ningun tipo de constitucion por parte del conocimiento. Lo anterior esta
en sintonia con el pensamiento aristotélico-tomista ya que afirma que el
conocimiento es inerrante respecto de lo simple. Que haya elementos



60 | Ismael ABAD BAYO

cognoscitivos minimos es una confirmacion del realismo filoséfico ya que
hace posible la posicion de realidad del conocimiento. Esto declara que
antes de cualquier construccion del sujeto ante un objeto, le es dado lo real
minimo que queda ajeno a su proceso. Tanto para Tomdas de Aquino como
para Aristoteles la intuicion de lo simple esta libre de error. El error se da
en la composicidon y en la division, que es, de por si, un acto donde esta
implicado el sujeto. Es por esto por lo que se puede asemejar lo simple -
entendido como unidad formal indivisible en la tradicién-, al concepto
fenomenoldgico de contenido intencional.

Conclusiones

Si uno advierte donde concluye el pensamiento de Husserl,
notablemente inmanentista, por consiguiente, idealista y alejado de toda
metafisica, de igual modo que sucede con algunos seguidores suyos mas
radicales que su maestro -tal es el caso de Heidegger que criticara y
abandonard la metafisica-, y el abrazo de Stein a la metafisica aristotélico-
tomista sin renegar de la fenomenologia en su vertiente realista, se nos hace
obligado descender a los detalles de la separacion pues, es evidente, a groso
modo, los distintos apeaderos donde descansan sus respectivos
pensamientos aun partiendo de un tronco comun.

Husserl se divorcia de la metafisica, si es que alguna vez estuvo con
ella. Stein se suma a la metafisica de corte tradicional permeandola del
pensamiento moderno y adecudndolo, a su vez, al realismo. El primero se
quedara en una posicion propia del idealismo trascendental del que tanto
renego al principio; la segunda, en un realismo ontoldgico o metafisica
realista.

Se advierte también en Stein dos fases respecto a su maestro: una
primera muy critica y la siguiente mdas condescendiente y comprensiva
hasta el punto de, en ocasiones, no tener clara su posicidon. Stein,
simpatizaba con alguna posicion idealista.

Husserl llegara a confirmar que no somos capaces de reconocer la
realidad en si sino como nos aparece, su representacion; se trata de una
construccion de nuestra subjetividad. Por lo tanto, la realidad es
construccion subjetiva del sujeto. En su obra Ideas defiende que no tenemos
otro acceso al conocimiento de un objeto investigado que por medio de su
sentido. Debemos explorar la génesis de este sentido, su origen, que no es
otra cosa que el yo trascendental. La observacion inmanente descubre el



Analele Universitdtii din Craiova. Seria Filosofie 56 (2/2025) | 61

sentido en la conciencia o como ella constituye el sentido. En definitiva, un
ser para mi que me es posible concebirlo, pero que no es en si.

Ese para mi significa que recae en mi conciencia y tomo conciencia de
su realidad ontologica. Empero, ese objeto existe antes de que yo tome
conciencia de €l. La conciencia es pues la condicion necesaria para percibir
el objeto, pero no para que exista. Se puede enmarcar también en un
idealismo epistemoldgico donde prima la conciencia en la luz que aporta
para la cognicion.

No obstante, la conciencia no construye el sentido de las cosas, sino
que descubre el sentido que le es revelado por el propio objeto. La
conciencia es condicion necesaria para comprender un ser, pero no para
que exista.

En Kant, el idealismo metafisico es un idealismo metafdrico.
Considera, como también Husserl, que la realidad es un producto de la
conciencia humana. La subjetividad es la unica entidad absoluta y
autonoma de su existencia. La conciencia es necesaria para que el mundo
exista.

En la obra de Stein Introduccion a la filosofia es donde hace su critica
sistematica al maestro. Es una refutacion indirecta, sutil y velada a través
de sus objeciones directas a Kant y Berkeley. Stein repara en asemejar el
pensamiento de Husserl con el de Berkeley.

No obstante lo anterior, hay momentos, en especial durante el periodo
de los afios 20 y 30, donde hay ciertas incoherencias o debilidades
personales en la defensa de su maestro Husserl. Stein salvaguardara a su
maestro, muy forzosamente a mi juicio, explicando que el idealismo de
Husserl es una conclusion personal del autor y que, en ningtin caso, se trata
del fruto de sus investigaciones fenomenologicas.

En el congreso de Junsy (1932), argument6 que las Investigaciones
Légicas y las Ideas, obras ambas de Husserl que representan la primera
etapa y su segunda etapa con tendencia mas claramente idealista, son
compatibles y no hay ruptura en su pensamiento. Ciertamente, de algun
modo, descoloca al estudiar el desarrollo de su pensamiento, pero quiza
haya otras causas mas alla de lo intelectual que hagan a Stein justificar asi a
su maestro.

Fuera lo que fuere, queda claro que Husserl se orienta hacia un
idealismo trascendental muy proximo al planteamiento de Kant y su
discipula abraza una ontologia realista fundamentada en la tradicion
aristotélico-tomista. Quiza, la diferencia fundamental entre ambos se trate



62 | Ismael ABAD BAYO

de que para Husserl el sentido de las cosas depende de la existencia de una
comunidad de mdnadas, entendiendo éstas como una concretizaciéon del yo
trascendental y dandolas el rango del tinico ser absoluto; para Stein, el
sentido de las cosas depende de Dios, que es el tinico ser absoluto.

BIBLIOGRAFIiA

GAMBRA, Rafael (1981). Historia sencilla de la Filosofia. Ed. Rialp (Madrid).

HAYA, Fernando (2008). EI marco fenomenoldgico y el realismo metafisico en el
pensamiento de Edith Stein. Anuario Filosdfico de la Universidad de Navarra
(Pamplona).

HUSSERL, Edmund (2006). Investigaciones Ldgicas I. Alianza Editorial (Madrid).

HUSSERL, Edmund (2013). Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia
fenomenoldgica. Libro primero: Introduccion general a la fenomenologia pura. Ed.
UNAM-Instituto de Investigaciones Filoséficas, Fondo de Cultura Econdmica.
Coleccion Filosofia contemporanea (México).

KANT, Emmanuel (1978). Critica a la Razén Pura. Ed. Alfaguara (Madrid).

MACINTYRE, Alasdair (2008). Edith Stein. Un prologo filosdfico, 1913-1922. Ed.
Nuevo Inicio. (Granada).

MARIAS, Julidn (2017). Historia de la Filosofia. Ed. Alianza Editorial (Madrid).

STEIN, Edith (2007). Obras completas IIl. Escritos Filosdficos. Etapa de pensamiento
cristiano. Ed. Monte Carmelo. Espiritualidad. El Carmen. (Madrid).



