
 

  

ENTRE EL REALISMO Y EL IDEALISMO EN EL PENSAMIENTO 

DE EDMUND HUSSERL Y EDITH STEIN 

Ismael ABAD BAYO1 

 

Abstract: The aim of this article is to clarify and delimit the influence of 

idealism and realism on both Edmund Husserl and his disciple Edith Stein. 

German philosophical thought at the end of the 19th century and the 

beginning of the 20th century was strongly influenced by neokantianism of 

an idealist nature. In the study and reading of Edmund Husserl's works, one 

notices a certain flirtation, sometimes contradictory, between the realist and 

idealist currents, to the point where his position dissipates at times. 

Nevertheless, it is clear that, in the last stage of his career, he leaned towards 

an idealist position, which caused division among his disciples. As a 

consequence, two very marked phenomenological currents emerged: the 

realist and the idealist. 

In the case of Edith Stein, it seems clear that she always leaned towards 

philosophical realism; undoubtedly, when she embraced the scholasticism of 

Thomas Aquinas. Nevertheless, she does not renounce phenomenology or the 

influence of and respect for Husserl. We will see, then, in addition to 

Husserl's intellectual evolution, in which specific philosophical concepts 

master and disciple take different perspectives affected by a realist and idealist 

vision. 

Keywords: Husserl, Stein, idealism, realism, neokantianism, knowledge, 

phenomenology, ontology, metaphysics, experience, subject, object. 

 

Introducción 

Realismo vs Idealismo 

Entre el realismo y el idealismo filosófico las diferencias no son solo 

nominales o superficiales. Se trata de dos maneras profundamente distintas 

de enfrentarse a las cosas. Dos posiciones difícilmente compatibles en un 

sentido filosófico, que ha generado líneas de pensamiento y propuestas 

intelectuales de sumo interés e importancia a lo largo de la historia y, por 

consiguiente, de sumo interés para el ser humano. 

 
1 Universidad Francisco de Vitoria (Madrid, España).  



Analele Universităţii din Craiova. Seria Filosofie 56 (2/2025) | 45 

Antes de adentrarnos en el análisis de Husserl y Stein, ubicaremos 

brevemente a estas dos corrientes en sus orígenes y en sus propuestas 

conceptuales para luego confrontar a maestro y discípula rigurosamente. 

 

Realismo 

¿Qué el realismo filosófico? En filosofía, no conviene dar las cosas por 

sentadas en ningún caso. Ciertamente, intentar abarcar todo el significado y 

trascendencia del realismo filosófico es imposible en este artículo; me 

centraré en lo más característico y en los modos más representativos de 

entenderlo. 

El realismo es la “creencia en que existe un mundo externo (realismo 

ontológico) y puede ser conocido (realismo epistemológico). Esta tesis 

pueden ser una simple afirmación ingenua y acrítica, si no se fundamentan 

más que en la aparente evidencia de los sentidos (realismo ingenuo) o bien 

incluyen una fundamentación más o menos crítica”.2 

Lo anterior nos delimita, al menos, con tres tipos de realismo: 

ontológico, epistemológico e ingenuo. 

El realismo argumenta la existencia de un mundo real independiente 

del pensamiento y de la experiencia. Esta afirmación es del todo ontológica 

ya que de ella se deriva que las cosas son. A su vez,  implica 

necesariamente, una teoría del conocimiento y de la percepción propia que 

puedan explicar que las cosas no son como parecen ser.  

Los pensadores realistas buscaron referencias en la filosofía clásica, no 

obstante, será en la Edad Media cuando la corriente realista se haga 

presente con el objeto, entre otros, de distanciarse de los nominalistas que 

no creían en los conceptos universales. Así pues, los realistas del medievo 

consideraban filósofos realistas a Demócrito, Platón y Aristóteles. Por esto 

se acuñó el término ‘realismo platónico’, precisamente por tener la 

convicción de la existencia de conceptos universales. Aristóteles 

representaría el realismo moderado, pero como hemos visto con 

anterioridad, compartirán espacio con el realismo ingenuo, crítico o el 

natural. 

El realismo moderado es el que se impondrá durante el medievo. 

Creen en la existencia de los universales, aunque no como algo material 

sino conceptual. Dentro de esta tendencia realista, por ejemplo, se enmarca 

Tomás de Aquino que tendrá una influencia notable en Edith Stein.  

 
2  https://encyclopaedia.herdereditorial.com/wiki/Realismo. 

https://encyclopaedia.herdereditorial.com/wiki/Realismo


46 | Ismael ABAD BAYO 

Si hay algo que ha ocupado a la filosofía de todos los tiempos es la 

cuestión de la existencia y cómo la percibimos. La clave diferencial de todas 

estas maneras de entender la existencia, la realidad y al ser humano reside 

en la concepción ontológica y gnoseológica, esto es, si el mundo externo 

existe con independencia del ser humano y si ese mundo puede ser 

conocido por el hombre. El realismo hace frente a lo anterior de un modo 

muy distinto de los que defienden que la materia es inexistente si el ser 

humano no es capaz de advertirla, o de aquellos que priorizan la idea de 

los objetos frente a su existencia real.  

El pensamiento realista está resuelto en que los objetos materiales, con 

independencia de la relación que puedan tener con el ser humano, existen. 

Esto es, con independencia de que esté observando un ordenador, el 

ordenador existe, no necesita de mi observación para tener existencia; ni 

mucho menos, le daré la existencia cuando lo observe. El ser humano, en 

todo caso, será capaz de conocer la realidad a través de los sentidos que 

será su primera toma de contacto. 

En cuanto al cómo somos capaces de conocer, el realismo asevera que 

el individuo es un agente pasivo. Cada uno va adquiriendo conocimiento 

según su capacidad e interés. Lo importante recae en lo que se aprende, no 

en la circunstancia del individuo concreto para poner en juego el 

conocimiento. Rafal Gambra, refiriéndose al Doctor Angélico explica: 

“El hombre, que posee además el entendimiento agente o facultad intelectiva, 

puede adquirir las ideas o conceptos universales (el hombre, el caballo), que 

son desconocidos para el animal. El entendimiento agente crea un medio en el 

cual se realiza la intelección racional: del mismo modo que la visión de las 

cosas materiales no puede verificarse más que en la luz, que es su medio 

adecuado, el cognoscente que no posee entendimiento agente no puede captar 

ideas”. (Gambra, 1981, p. 151) 

No puede captar las ideas. Esto es clave, pues el objeto está ahí, con 

independencia del individuo. A éste le toca captar, no crear la existencia del 

objeto.  
 

Idealismo 

El idealismo sostiene la primacía ontológica y gnoseológica en las ideas 

pues consideran que éstas tienen una existencia autónoma y que son más 

reales en grado que los objetos materiales. Asimismo, las ideas son la forma 

más perfecta de acceder al conocimiento. 



Analele Universităţii din Craiova. Seria Filosofie 56 (2/2025) | 47 

Son varios los autores y de épocas muy distantes a los que se les 

incluye en esta corriente: Platón -que será también referencia, curiosamente, 

para algunos realistas-, Descartes, Berkeley, Leibniz y Kant, entre otros.  

“Leibniz es tal vez el primer idealista en sentido estricto; en Descartes, el 

idealismo está aún lastrado de realismo y de ideas escolásticas, y Spinoza no 

es propiamente idealista en lo que tiene de más peculiar, aunque si lo sea el 

marco ideológico de su tiempo, en el cual se le plantean problemas. Leibniz se 

verá obligado a plantear con rigor las grandes cuestiones de la época, y tendrá 

que alterar esencialmente la idea de la física y el concepto mismo de sustancia, 

en el cual, desde Aristóteles, se ha centrado siempre la filosofía”. (Marías, 

2017, pp. 229-230). 

No sería riguroso aseverar que el idealismo niega el mundo material, 

por ejemplo, Kant y sus discípulos entienden la existencia del mundo 

material y la presuponen. Además, asientan la forma en que conocemos el 

mundo, mas no su existencia. Empero, el idealismo en todas sus derivas 

confluye en que para alcanzar la verdad de las cosas y poder conocerlas 

rigurosamente y con propiedad, debemos prestar atención a las ideas y no 

solo a los objetos sensibles y materiales.  

En el fondo sostienen que la realidad verdadera es intangible o 

inexperimentable. Recordemos que la doctrina de Platón defiende que la 

realidad material no es sino una copia imperfecta del mundo de las ideas el 

cual es eterno y perfecto, sin estar sometido a cambios.  

Epistemológicamente, los seres humanos podemos conocer la idea que 

pueda residir en un mundo independiente del ideal o propiciado por la 

mente. Sólo podemos conocerlo por medio del intelecto. Por esto Kant se 

rindió a la posibilidad de conocer lo que las cosas son en sí. 

El idealismo que más interesa a este estudio es el alemán por lo que 

influye directamente tanto a Edmund Husserl como a Edith Stein, ambos 

alemanes y cercanos al periodo influyente de esta corriente. Surgirá en la 

Alemania de los siglos XVIII y XIX y su mayor representante fue Immanuel 

Kant. 

Según Kant, el mundo existe, pero no puede ser cognoscible en su 

totalidad por el hombre. Es por esto por lo que a Kant se le etiqueta de 

materialista e idealista al mismo tiempo. No es posible acceder a lo que las 

cosas son en sí (noúmeno). Por el contrario, los objetos de la experiencia 

toman su origen hipotético de noúmeno siendo fenómenos como resultado 

de un proceso de unión intelectual que se aplica a la multiplicidad sensible 

percibida por los sentidos. 



48 | Ismael ABAD BAYO 

Kant acuñará su doctrina como idealismo o subjetivismo trascendental 

asentado en su principal obra: Crítica a la Razón Pura (1781). Asevera que los 

“pensamientos sin contenido son vacíos y que las intuiciones sin conceptos 

son ciegas” (Kant, 1979, p.93) esto es, que ambas cosas son 

interdependientes para el conocimiento de cualquier cosa. Por 

consiguiente, los objetos son el resultado del trabajo de esa 

interdependencia de la sensibilidad que aporta lo dado a ella por el 

noúmeno y la razón que aplica las categorías puestas por el sujeto para 

unificar lo mucho que se percibe sensiblemente. 

“El ser no es real, sino trascendental. Inmanente es lo que permanece en, 

immanet, manet in. Trascendente es lo que excede o trasciende de algo. 

Trascendental no es trascendente ni inmanente. La mesa tiene la cualidad de 

ser, pero todas sus demás cualidades también son; el ser penetra y envuelve 

todas, y no se confunde con ninguna. Las cosas todas están en el ser, y por 

esto sirve de puente entre ella. Esto es el ser trascendental” (Marías, 2017, p. 

269). 

No sucede como en el realismo, esto es, que lo real tiene el ser, y es por 

esto, a su vez, por lo que existe, por lo que es real. En el idealismo, el ser no 

es considerado como real sino como trascendental. He aquí la diferencia 

ontológica de la que hablábamos con anterioridad, crucial para la 

diferenciación de una y otra corriente. Por lo mismo, se puede afirmar que 

en sentido epistemológico no se puede conocer la cosa en sí como afirma 

Kant. 

El conocimiento ni es por un lado trascendente, pues conocería las 

cosas externas, ni tampoco es inmanente porque tan solo conocería las 

ideas; es pues, trascendental, conoce los fenómenos que es lo mismo que 

decir las cosas en mí. He aquí la distinción que hace Kant entre el fenómeno 

y el noúmeno (la cosa en sí).  

Kant defiende que los noúmenos, las cosas en sí, son inaccesibles para 

el ser humano; no somos capaces de conocerlas ya que, en el momento de 

conocerlas, ya están en mí y, por consiguiente, impregnadas de mi 

subjetividad. Por otro lado, los noúmenos están fuera del espacio y del 

tiempo. Las cosas que se nos presentan y sus manifestaciones no son otra 

cosa que los fenómenos: 

Frente a este panorama surge una pregunta medular: ¿Es lícito afirmar 

que Kant no hizo metafísica en sus trabajos? No sería correcto una 

afirmación radical frente a esta cuestión. En sus obras más destacadas, en 

sus críticas, especialmente en su obra Crítica de la Razón Pura, Kant 



Analele Universităţii din Craiova. Seria Filosofie 56 (2/2025) | 49 

desarrolla una metafísica para llegar a la conclusión de que no es posible 

hacer metafísica. Esto, sin lugar a duda, favorece su incomprensión o 

malinterpretación: 

“Podemos considerar tres momentos capitales de lo que ha sido Kant para la 

filosofía posterior: el idealismo alemán, el neokantianismo y el momento 

presente […] Fichte viene a decir esto: “A Kant no se lo ha entendido bien, yo 

lo he entendido, quizá mejor que Kant mismo”. Toma un punto de vista 

distinto del de Kant para explicar a este, y entonces Fichte y los demás 

idealistas hacen sus filosofías respectivas. Lo hacen, pues, con Kant, lo que 

Kant no hizo; dicho en términos generales: los tres grandes idealistas -Fichte, 

Schelling y Hegel- pretenden hacer la metafísica que Kant no llegó a hacer”. 

(Marías, 2017, pp. 289-290) 

Surgirá el movimiento neokantiano. El nombre es de por sí una 

declaración de intenciones, pues no son exactamente kantianos en cuanto 

tal.  

“Como este neokantismo no es simplemente kantismo, tiene que haber habido 

algo en medio, que justifique esa partícula ¿Qué es esto? El positivismo (desde 

los años 1835-40 hasta 1880, aproximadamente). Por lo tanto, los neokantianos 

son positivistas que dejan de serlo, que vienen del positivismo; esto es lo que 

determina la índole de la filosofía neokantiana” (Marías, 2017, p. 290) 

Recordemos que el positivismo niega cualquier posibilidad a la 

metafísica. Su interés se centra en las ciencias experimentales y positivas. 

Entienden la filosofía como una teoría de ciencia positiva. El objeto de Kant 

en su Crítica a la Razón Pura es delimitar las posibilidades del conocimiento; 

idear una teoría filosófica de la ciencia, concretamente las matemáticas y la 

física de Newton y rechazar, por imposibilidad, la metafísica tradicional. 

Esto es lo que a solo atienden los neokantianos, permeados de positivismo 

con tendencias a convertirse o reducir la reflexión filosófica a una teoría de 

la ciencia positiva. Kant es mucho más que eso, así como el idealismo 

alemán. 

Kant se cuestiona si la metafísica es posible como ciencia. Llegará a la 

conclusión de que no es posible. No obstante, no negará la metafísica como 

un afán del ser humano, con una tendencia natural confirmada por el paso 

del tiempo y el devenir de los siglos, por consiguiente, algo inscrito en la 

naturaleza del ser humano que le hace tener reflexión metafísica.  
 
 
 



50 | Ismael ABAD BAYO 

Husserl, padre de la fenomenología y maestro de Edith Stein 

La influencia de Kant en todas sus derivas tales como el neokantismo, 

cobran una notable influencia en el pensamiento alemán del siglo XIX e 

inicios del XX. Por consiguiente, interpelará necesariamente tanto a Husserl 

como a Stein y su entorno. 

Con el fallecimiento de Hegel en 1831 vendrá un tiempo de crisis 

filosófica. Crisis tan profunda capaz de haber podido enterrar a la propia 

filosofía. Gran parte de esta crisis viene provocada por el cansancio y el 

hastío que provoca el abuso dialéctico del idealismo alemán.  Surgirá, pues, 

la necesidad de atenerse a las cosas, a la realidad misma y dejar en reposo 

las construcciones mentales para descubrir la realidad tal cual es.  

“Husserl procede esencialmente de Brentano, por tanto, su tradición filosófica 

es la de este: católica, escolástica y, en suma, griega. A esto se le añade la 

influencia de Bolzano, la de Leibniz muy expresamente y la de los ingleses, 

sobre todo Hume; y, desde luego, el kantismo […] En torno a Husserl se ha 

constituido la escuela fenomenológica, notable por su rigor, precisión y 

fecundidad que tuvo como órgano desde 1913 el Jahrbuclz fiir Philosophie und 

phiinomenologische Forschung (Anuario de filosofía e investigación 

fenomenológica). Entre los fenomenólogos se encuentran los más importantes 

filósofos de Alemania, sobre todo Scheler y Heidegger, que representan una 

posición original dentro de la fenomenología” (Marías, 2017, p. 393) 

Husserl, arrancará con la fenomenología tras la publicación de su 

famosa obra: Investigaciones lógicas (1900). Publicación que dará lugar al 

nacimiento de esta corriente de pensamiento. Su motivación inicial será 

refutar las propuestas del psicologismo que ostentaba dar solución a los 

problemas planteados por la teoría del conocimiento y de la ciencia 

quedando también sometido a los lazos del positivismo.  

Para el psicologismo, el ser humano es un objeto más entre los objetos 

que hay en la realidad del mundo. No obstante, se trata de un objeto de una 

notable singularidad y excepcionalidad ¿Qué es lo que le convierte en 

peculiar? La conciencia y la vida anímica que consideran una realidad 

sustancial. La psicología positivista buscaba hacer una física del alma, algo 

que le reprochará con mucha firmeza Husserl ya que pensaba que era un 

grave reduccionismo considerar exclusivamente a la persona desde un 

punto de vista empírico, anegando otras realidades sumamente 

importantes y propias de la condición humana.  



Analele Universităţii din Craiova. Seria Filosofie 56 (2/2025) | 51 

“El relativismo específico hace esta afirmación: para cada especie de seres 

capaces de juzgar, es verdadero lo que según su constitución o según las leyes 

de su pensamiento deba tenerse por verdadero…la constitución de una 

especie es un hecho. Y de hechos sólo pueden sacarse hechos. Fundar la 

verdad en la constitución de una especie…significa darle, pues, el carácter de 

un hecho. Pero esto es un contrasentido. Todo hecho es individual, o sea, 

determinado en el tiempo. Pero hablar de una verdad temporal sólo tiene 

sentido refiriéndose a un hecho afirmado por ella (caso de que se una verdad 

de hecho) más no refiriéndose a ella misma”. (Husserl, 2006, pp. 113-114). 

El problema reside, según Husserl, en la falta de claridad de lo que es 

un concepto. Propone un viaje filosófico al fondo del concepto 

considerándolo como tal y libre de consideraciones acerca de su naturaleza 

o realidad. De este modo se podrán provocar conexiones puras entre 

conceptos en un ‘espacio’ de asilamiento completo y soledad entre los entes 

conceptuales idénticos a sí mismos.  

Husserl estaba convencido de que debía de hacerse una teoría del 

conocimiento puramente conceptual evitando todo conocimiento previo o 

influencia; un empezar de cero y libre de influencias o experiencias previas. 

Es aquí donde aparece la suspensión del juicio o epojé, conocida también 

como reducción fenomenológica.  

Para estudiar las vivencias en cuanto tal es imposible emplear 

conocimientos previos, por consiguiente, se ha de modificar el modo 

habitual de experimentar tales vivencias. En toda vivencia, según Husserl, 

entra en juego el sujeto y el objeto, entidades separadas que a través del 

conocimiento se ponen en juego y se relacionan. Por lo tanto, en la esencia 

de las vivencias hay una parte subjetiva (noesis) por la actividad de la 

conciencia que se ejerce con intencionalidad, y un lado objetivo (nóema): 

“El árbol pura y simplemente, la cosa de la naturaleza es todo menos esto 

percibido, el árbol, en cuanto tal, que es inherente como sentido preceptivo a 

la percepción, y lo es inseparablemente. El árbol pura y simplemente puede 

arder, descomponerse en sus elementos químicos, etc. Pero el sentido -el 

sentido de esta percepción, algo necesariamente inherente a su esencia -no 

puede arder, no tiene elementos químicos, ni fuerzas, ni propiedades reales en 

sentido estricto”. (Husserl, 2013, pp. 296-297). 

La fenomenología considera fenómenos válidos aquellos que se den 

originariamente como cimiento para la posterior interpretación e 

intelección:  



52 | Ismael ABAD BAYO 

“No hay teoría concebible capaz de hacernos errar en cuanto al principio de 

todos los principios: que toda intuición originariamente dadora es una fuente 

legítima de conocimiento; que todo lo que se nos ofrece en la 2intuición” 

originariamente (por decirlo así, en su realidad en persona) hay que aceptarlo 

simplemente como lo que se da, pero también sólo en los límites en que ella se 

da”. (Husserl, 2013, p. 129). 

Volver a las cosas mismas será la frase más acuñada en la 

fenomenología. Husserl defenderá que la filosofía se ha de sostener en las 

intuiciones primordiales de nuestra vida porque “no pueden satisfacernos 

significaciones que toman vida -cuando la toman- de intuiciones remotas, 

confusas, impropias. Queremos retroceder a las ‘cosas mismas’”. (Husserl, 

2006, p. 218). En este contexto se entrelazan las vidas del profesor Husserl y 

la alumna Stein.  

 

Primer contacto de Stein con la fenomenología 

Hay un primer momento crucial en la vida intelectual de Stein: el 

encuentro con el profesor William Stern. Deseaba asistir a sus clases 

semanales. Aspiraba inicialmente a doctorarse en Psicología, pero “esta 

ciencia estaba todavía en pañales: …le faltaba el necesario fundamento de 

ideas básicas claras, y que esta ciencia era incapaz de elaborar esos 

presupuestos”. (Stein, 2005, p. 331). Y es que para nuestra autora, la 

psicología de Stern, era una psicología sin alma.  

Las clases de Filosofía impartidas por Höniswald, filósofo neokantiano, 

tampoco terminan de llenar a Stein. Fue preparando una ponencia para el 

seminario de psicología donde se topó con varias referencias de un filósofo 

que le marcaría especialmente su pensamiento: Edmund Husserl. 

Las vacaciones navideñas de 1912 las dedicará a leer la obra de 

Husserl, Investigaciones lógicas (1900)3. Muy pronto se sentirá atraída por la 

fenomenología. Su amigo Georg Moskiewicz le animará a cambiarse de 

universidad donde imparte clases su admirado Husserl. Con la convicción 

de que la psicología no llenaba sus expectativas -esa ciencia no le podía 

proporcionar una explicación clara de lo que es el ser humano- más su 

intenso flechazo por la fenomenología, motivarán el cambio de 

universidad. 

 
3 Título en el idioma original: Logische Untersuchungen. Erste Teil: Prolegomena zur 

Reinen Logik. 



Analele Universităţii din Craiova. Seria Filosofie 56 (2/2025) | 53 

A mediados del mes de abril de 1917, la joven Edith Stein llega a 

Göttingen para comenzar sus estudios, al menos por un semestre, en 

compañía de Husserl y su círculo fenomenológico. La materia que cursó 

con Husserl estaba relacionada con la última publicación del éste: Ideas para 

una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica (1913).4  

Estos cambios supusieron para Stein una transformación en su 

mentalidad y en su modo de concebir la existencia. Es una época de 

profunda búsqueda donde se irá configurando la persona que llegará a ser.  

Mos, amigo muy querido de nuestra autora y también estudiante de 

Göttingen, fue un elemento clave para introducir a Stein en la “Sociedad 

Filosófica de Göttingen”. Esta sociedad fue fundada por estudiantes 

procedentes de Múnich y discípulos de Theodor Lipps, profesores de 

psicología; no obstante, todos atraídos por la doctrina y la persona de 

Husserl.  

Se forjaron unos vínculos afectivos muy fuertes. De hecho, los mejores 

amigos de Stein procederán de este círculo: Roman Ingarden, Hewing 

Conrad-Martius -su mejor amiga- y Hans Lipps.  

Por este grupo, Stein pudo establecer contacto con las primeras lanzas 

del pensamiento filosófico de aquella época, algo que le marcaría para toda 

su vida; tanto, que será el comienzo del recorrido hacia su conversión al 

catolicismo. 

Su forma de colocarse ante la realidad dará un giro muy pronunciado 

pues se verá liberada de todo prejuicio racionalista para adquirir una 

actitud de apertura intelectual. 
 

La cuestión del “Yo” 

En la tesis doctoral de Edith Stein, Sobre el problema de la Empatía (1917), 

ya se aprecian diferencias con su maestro. Concretamente, en un concepto 

nada baladí: el “Yo”, que, hoy por hoy, le queda un largo camino de 

desarrollo y profundización. 

En las Investigaciones Lógicas (1900), Husserl considera el “yo” como 

algo impersonal entendido como que puede ser el “yo” de cualquier 

individuo. Este “yo” tiene sus funciones propias, tratadas asimismo a modo 

general y común: percepciones, juicios, elecciones, deseos, etc. Nada nos 

 
4 Título en el idioma original: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und 

phänomenologischen Philosophie. Erstes Buch: Allgemeine Einführung in die reine 

Phänomenologie. 



54 | Ismael ABAD BAYO 

habla el autor de cómo se configura el “yo” de la persona y como ese “yo” 

se relaciona con otros:  

“Cuando Husserl al fin las plantea, gradualmente se mueve hacia una 

concepción del “yo” como trascendental, autosuficiente y autoconstitutivo, 

cuya relación con los objetos que se presentan a la conciencia puede definirse 

sin ninguna referencia a la multiplicidad de egos que pertenecen al mundo 

real”. (MacIntyre, 2008, p. 177). 

El tratamiento del “yo” que Stein hace en su tesis doctoral no nos 

permite confirmar que lo entiende de la misma manera general que expone 

su maestro. Para Stein el “yo” individual está configurado en gran parte 

por la relación empática con los otros “yoes”. 

“La conciencia que tenemos de nosotros mismos, explica, se constituye en 

buena parte a través de la conciencia empática de los otros, y nuestra 

orientación hacia ellos y de aquí hacia nosotros mismos depende de las 

situaciones de nuestro cuerpo en relación con el cuerpo de los otros y de 

nuestra conciencia y sensibilidad corporal. Si Stein tiene razón, ningún “yo” 

puede tener autosuficiencia y las propiedades autoconstitutivas que Husserl 

atribuye al yo trascendental”. (MacIntyre, 2008, p. 178). 

Prueba de lo anterior es el acento que Stein pone en definir que los 

objetos perceptibles que se nos dan a la conciencia son los mismos para 

todas las personas, para mi “yo” y para el “yo” de quien esté junto a mí.  

Esto es algo que entronca muy de cerca con la percepción realista: objetos 

independientes de cualquier conciencia particular. Son, pues, objetos que se 

presentan en un tiempo y un espacio concreto que localizamos a través de 

los sentidos corporales y “por la relación espacio-temporal con otros 

cuerpos, incluyendo los cuerpos de otros sujetos que perciben. Los objetos 

de percepción se constituyen sobre la base de la conciencia de los otros y 

los juicios de percepción presuponen la existencia de otros preceptores”. 

(MacIntyre, 2008, p. 178). 

El “yo” de Stein es ni más ni menos que mi vida en el sentido más 

profundo; mi vida y no la de ningún otro, la de cada cual. Es ahí donde se 

suceden las distintas experiencias de todo tipo: físicas, emocionales, 

psíquicas, volitivas, espirituales, intelectuales, etc. El estudio del “yo” le 

servirá a Stein para justificar el concepto tradicional de acto y potencia en 

Ser finito y eterno (1936)5, pues es ahí donde transitan, en el ‘yo’.  

 
5 Título en el idioma original: Endliches und ewiges sein. 



Analele Universităţii din Craiova. Seria Filosofie 56 (2/2025) | 55 

“En este campo nos encontramos con un ente sustraído a la corriente de la 

vida del yo y presupuesto por él: a saber, sobre las esencias de experiencia 

(Erlebnis-Wesenheiten). En relación con las unidades de experiencia que 

llegan y que pasan, ellas son de hecho un primer ente. La vida-del-yo sería un 

caos inexplicable en el cual nada podría distinguirse si las esencias no se 

realizaran en él. Estas contribuyen a unificar el yo, a estructurarlo, a 

diversificarlo; le dan también el sentido y la inteligibilidad” (Stein, 2007, p. 

674) 

Las experiencias del “yo”, para que sean tales, han de ser 

comprendidas. De otro modo, no serían tales. Es por esto por lo que Stein 

habla de sentido. Este sentido se puede dar por las esencias, que son 

unidades de sentido, las cuales no están sometidas a los vaivenes del yo, no 

dependen de él. Afirma que “sentido y comprensión van de la mano. 

Sentido significa lo que puede ser comprendido, y comprender significa 

captar-el-sentido. Comprender (intelligere) lo inteligible (intelligibile) es el 

ser mismo del espíritu, por lo que ha recibido el nombre de intelecto 

(intelecctus)” (Stein, 2007, p. 674), esto es, captar la unidad de sentido, la 

esencia.  

La cuestión del sentido también es clave para el pensamiento 

fenomenológico. El sentido principal del ser es, precisamente, el sentido ya 

que “nos encontramos aquí, por decirlo así, con la fuente primera del 

sentido y de la inteligibilidad. Sentido -lógos-: ¿qué significa esta palabra? 

No podemos ni explicarlo, ya que es el fundamento último de toda la 

expresión y de toda explicación…El último fundamento en el sentido 

comprensible en sí y por sí”.  (Ibidem). 

Es en este punto donde llegamos al concepto de esencialidad o esencia 

simple en sentido puro. Se trata de una unidad de sentido o la condición 

última de conocimiento que no se puede definir, como explica en la 

anterior cita, sino que tan sólo se nos muestra. Es, pues, la primera 

evidencia y su fundamento para ser evidenciada porque se remite a sí 

misma. Este será el conocimiento último y, por consiguiente, las esencias 

simples. A lo anterior se le ha conocido con el nombre de atomismo lógico del 

que bien se ha servido la fenomenología: “Hay esencias deducidas que se 

remontan a esencias más múltiples y que deben hacerse comprensibles a 

través de éstas (por ejemplo, ‘agridulce’). Pero las últimas esencialidades 

simples ya no pueden ser deducidas las unas de las otras”. (Ibidem, p. 675) 
 
 



56 | Ismael ABAD BAYO 

Puntos diferenciales entre Husserl y Stein 

“Todavía no me he atrevido a contarle al maestro estas herejías…” 

(MacIntyre, 2008, p. 179). En este pequeño extracto de una carta enviada a 

su colega Ingarden del 3 de febrero de 1917, Edith Stein declara 

abiertamente con su término ‘herejías’, que hay determinadas cuestiones de 

las que se está distanciando de su maestro Husserl e, incluso, le provoca un 

reparo considerable a la hora de manifestárselo. 

Pero ¿a qué ‘herejías’ fenomenológicas se refiere nuestra autora? 

Principalmente, se trata de un acercamiento notable al pensamiento 

aristotélico. “Sin embargo, constituye también, aunque Stein todavía no se 

diera cuenta, un pensamiento tomista, que anticipa algunas de sus tesis que 

va a descubrir con posterioridad en las Quaestiones Disputatae de Veritate 

(1256-1259) de Santo Tomás de Aquino, que reflejan la dirección de su 

propio pensamiento hacia algo de lo que todavía no era plenamente 

consciente” (Ibidem, p. 180).  

Lo anterior no debemos interpretarlo como una desbancada o negación 

de la fenomenología por parte de Stein sino, más bien como la evolución en 

el pensamiento de nuestra autora que comienza a distanciarse en algunas 

cuestiones de su maestro Husserl; no obstante, siempre desde la 

fenomenología y sin salirse de ella. Husserl, comienza a instalarse en 

premisas idealistas que hacen que no sólo Stein, sino otros pensadores, 

discípulos también de Husserl, se distancien del maestro hacían una 

tendencia fenomenológica realista. Tal es el caso de Max Scheler, Adolf 

Reinach, Conrad-Martius, entre otros. 

Edith Stein tomará como base para iniciar su reflexión crítica a Husserl 

el concepto de doble esencia que aparece en la obra de su maestro Ideas 

relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica (1913)6. Ahora 

explicaremos qué es eso de la doble esencia y como lo interpretan ambos 

autores. La esencia para la fenomenología es el centro nuclear del ser que se 

manifiesta a la conciencia. Es, además, considerada de dos modos -de ahí la 

doble esencia-: como esencia fenomenológica pura, extraída del acto de 

intuición que es capaz de captarla y, en segundo lugar, como esencia real, 

esto es, perpetrada en el objeto particular: 

 
6 Título e idioma original: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und 

phänomenologischen Philosophie. Erstes Buch: Allgemeine Einführung in die reine 

Phänomenologie. 



Analele Universităţii din Craiova. Seria Filosofie 56 (2/2025) | 57 

“Husserl habla en las Idenn de la posibilidad de extraer el quid de una cosa 

individual de la experiencia por la percepción de las esencias 

(Wesensanschauung) o por la ideación. Esta percepción particular y diferente 

de toda experiencia toma su contenido en el hecho de la experiencia sin 

considerarlo como posición de experiencia (Erfahrungssetzung) (a saber, la 

aceptación de la cosa como algo real) […] Para Husserl la generalidad forma 

tanto parte de la esencia en cuanto tal, a pesar de los grados de generalidad 

dentro del campo de la esencia indicados igualmente por él. La posibilidad de 

tal concepción descansa decididamente sobre la doble esencia de la esencia 

que nos ha sido impuesta. No considera más que un solo lado, a saber, el ser 

esencial y rompe al mismo tiempo el lazo de esencia con la realidad que, sin 

embargo, no se adhiere a ella exteriormente, sino que le es inherente”. (Stein, 

2007, p. 693) 

Stein deja claro en este texto que Husserl toma una postura idealista en 

cuanto a la interpretación de la realidad. Prestemos atención a la afirmación 

que la autora hace cuando asevera que “la esencia nos ha sido impuesta”. 

Esto es una premisa clave para el pensamiento fenomenológico. 

Básicamente, lo que quiere decir, es que la esencia es descubierta por el 

sujeto sin que éste la proporcione. Por consiguiente, tampoco se puede 

imputar la esencia a ningún fenómeno psíquico del sujeto pues es anterior a 

éste y lo convierte en algo trascendental. Está presente en el acto, no es 

producto del mismo. La esencia señala, pues, un espacio trascendental no 

empírico que es descubierto por el sujeto. “La doble esencia de la esencia, 

viene dada por su esencialidad, por su puro ser esencial, de una parte, y de 

otra, por su respecto a la realidad, es decir, por su realización” (Haya, 2008, 

p. 822). 

Stein deja de manifiesto la posición idealista que está adoptando 

Husserl y, además, la autora se desvincula en pos del realismo: “Este corte 

hecho al principio de la separación entre el hecho (Tastsache) y la esencia 

nos permite comprender sin duda la finalidad de Husserl, es decir, su 

interpretación idealista de la realidad.” (Stein, 2007, p. 693). Stein reconoce 

la doble esencia, la diferencia entre ella y su maestro es que el último hace 

un sesgo entre ambas, de ahí su interpretación idealista de la realidad, y 

Stein considera ambas.  

La posición más acertada para nuestra autora es el realismo, no 

obstante, se puede observar en el transcurso de su evolución intelectual 

ciertas incoherencias en forma de ambigüedades hacia un sentido u otro 

que veremos más adelante.  



58 | Ismael ABAD BAYO 

Una vez descubierto y estudiado a Tomás de Aquino, Stein realiza un 

serio intento por hacer compatible la fenomenología realista con la 

tradición metafísica escolástica. Hace una relectura del Aquinate desde la 

fenomenología e intenta aplicar la validez del método fenomenológico a 

esta corriente. De hecho, se tratará de la novedad y originalidad que aporta 

la autora junto a la reivindicación del vigor de la metafísica aristotélico-

tomista. Una línea de pensamiento que, de ningún modo, hubiera adoptado 

Husserl. Stein defenderá el realismo gnoseológico desde la concepción de la 

doble esencia como plenitud de la misma y reconocerá el hecho de que su 

maestro lo descubrió. Nunca renegará Stein de su fenomenología.  

En su obra Ser finito y ser eterno (19507) será donde argumente cómo es 

la fundamentación del ser real en el ser esencial. Asimismo, se trata de un 

ejercicio no sólo fenomenológico sino, además, estrictamente metafísico. 

Husserl entiende su fenomenología como un método puro trascendental 

sin más -y sin menos-. Se fundamenta en desligarse de toda experiencia 

previa, de toda referencia adquirida por los actos psíquicos para llegar a la 

esencia. Este proceso será llamado epoché. En este acto no hay ninguna 

posición metafísica ni ontológica, es tan solo una condición trascendental 

para que sea posible llegar a la esencia. En realidad, Husserl lo que busca es 

reivindicar su método como una filosofía primera, previa incluso a la 

metafísica.  

Esto nos puede dar una clave importante ya que a la metafísica se le 

considera primera, no por ser pura, precisamente porque no se puede 

llegar a los fundamentos últimos dejando de lado la realidad y su reseña al 

ser. He aquí la posición nuclear del realismo filosófico. Si por una parte 

separamos el método y la realidad, nos abocamos a una imposibilidad 

metafísica y nos situamos en un idealismo gnoseológico. La no separación 

es clave para la distinción entre el idealismo y realismo; entre la posición de 

Husserl y la de Edith Stein.  

Es pertinente volver a la cuestión de las esencias para no inducir a 

error o confusión pues, en algún caso, pareciera estar Stein rozando el 

idealismo. Nuestra autora defiende que “las esencias no deben ser 

confundidas, y esto va de por sí, con las cosas reales llamadas según ellas. 

La esencia yo no es un yo vivo y la esencia alegría no es una alegría vivida” 

(Stein, 2007, p. 675). Sin duda, este planteamiento nos puede parecer 

profundamente idealista al interpretar que lo principal en la realidad es la 

 
7 Título en el idioma original: "Endliches und ewiges Sein". 



Analele Universităţii din Craiova. Seria Filosofie 56 (2/2025) | 59 

idea o lo que se puede definir de la realidad. Por lo tanto, el ser puro es 

inteligibilidad y sentido ¿No es esto noema puro? La idea y no la realidad, 

que no necesita del acto de pensar para ser, es la esencia pura ¿Cómo 

resuelve esto la autora? ¿Es esto acaso un idealismo trascendental como el 

de Kant; el idealismo absoluto de Hegel, o más bien Stein lo que busca es 

un realismo puro de la idea? Analicemos esta cita de la autora que, sin 

duda, aporta luz:  

“El peligro de interpretar esencialidad por concepto es tal vez todavía más 

grave (que la confusión anteriormente acusada entre esencia y realidad). Sería 

un gran malentendido. Formamos los conceptos destacando los signos 

característicos de un objeto. Tenemos cierta libertad para formarlos; las 

esencialidades no las formamos nosotros; sino que las descubrimos. Pero en 

eso no tenemos ninguna libertad: depende de nosotros buscar, pero no 

encontrar” (Ibidem). 

En todo caso, no se puede incluir a Stein en una línea conceptualista 

que se enmarca en el idealismo inmanentista. En Husserl sí que se da tal 

idealismo pues terminó por no dar prioridad a la evidencia del contenido 

ideal frente a los procesos de la conciencia absoluta. En nuestra autora, las 

esencias, entendidas como contenidos ideales, se sustentan en el Lógos 

divino. No sólo eso, sino que, además, en Dios, el ser real y el ser de la 

esencia son lo mismo. De este modo, Stein se aparta de toda inmanencia 

filosófica. Es por esto por lo que escribe: 

“Y de las últimas esencias, que son simples, no podemos quitar nada de 

ninguna manera. Por eso no pueden ser definidas como conceptos. Las 

palabras empleadas para conducirnos a ellas tienen así -como decía Max 

Scheler- únicamente el significado de un puntero: vea usted mismo y 

comprenderá lo que yo quiero decir. Yo, vida, alegría, ¿quién podría 

comprender lo que significan estas palabras sin haberlas experimentado por sí 

mismo? Pero al experimentarlas, no se conoce solamente su yo, su vida, su 

alegría, sino que comprende también lo que son el yo, la vida, la alegría en 

general. Y solamente porque lo comprende, puede conocerse y comprender su 

yo, su vida y su alegría en cuanto yo, vida y alegría”. (Ibidem, pp. 675-676). 

Deja, pues, claro que las esencias simples no son de ningún modo 

conceptos. La diferencia radica en que éstos se construyen por el sujeto a 

partir de un objeto dado; las esencias simples no, más bien las encontramos 

sin ningún tipo de constitución por parte del conocimiento. Lo anterior está 

en sintonía con el pensamiento aristotélico-tomista ya que afirma que el 

conocimiento es inerrante respecto de lo simple. Que haya elementos 



60 | Ismael ABAD BAYO 

cognoscitivos mínimos es una confirmación del realismo filosófico ya que 

hace posible la posición de realidad del conocimiento. Esto declara que 

antes de cualquier construcción del sujeto ante un objeto, le es dado lo real 

mínimo que queda ajeno a su proceso. Tanto para Tomás de Aquino como 

para Aristóteles la intuición de lo simple está libre de error. El error se da 

en la composición y en la división, que es, de por sí, un acto donde está 

implicado el sujeto. Es por esto por lo que se puede asemejar lo simple -

entendido como unidad formal indivisible en la tradición-, al concepto 

fenomenológico de contenido intencional. 

  

Conclusiones 

Si uno advierte donde concluye el pensamiento de Husserl, 

notablemente inmanentista, por consiguiente, idealista y alejado de toda 

metafísica, de igual modo que sucede con algunos seguidores suyos más 

radicales que su maestro -tal es el caso de Heidegger que criticará y 

abandonará la metafísica-, y el abrazo de Stein a la metafísica aristotélico-

tomista sin renegar de la fenomenología en su vertiente realista, se nos hace 

obligado descender a los detalles de la separación pues, es evidente, a groso 

modo, los distintos apeaderos donde descansan sus respectivos 

pensamientos aun partiendo de un tronco común. 

Husserl se divorcia de la metafísica, si es que alguna vez estuvo con 

ella. Stein se suma a la metafísica de corte tradicional permeándola del 

pensamiento moderno y adecuándolo, a su vez, al realismo. El primero se 

quedará en una posición propia del idealismo trascendental del que tanto 

renegó al principio; la segunda, en un realismo ontológico o metafísica 

realista.  

Se advierte también en Stein dos fases respecto a su maestro: una 

primera muy crítica y la siguiente más condescendiente y comprensiva 

hasta el punto de, en ocasiones, no tener clara su posición. Stein, 

simpatizaba con alguna posición idealista. 

Husserl llegará a confirmar que no somos capaces de reconocer la 

realidad en sí sino como nos aparece, su representación; se trata de una 

construcción de nuestra subjetividad. Por lo tanto, la realidad es 

construcción subjetiva del sujeto. En su obra Ideas defiende que no tenemos 

otro acceso al conocimiento de un objeto investigado que por medio de su 

sentido. Debemos explorar la génesis de este sentido, su origen, que no es 

otra cosa que el yo trascendental. La observación inmanente descubre el 



Analele Universităţii din Craiova. Seria Filosofie 56 (2/2025) | 61 

sentido en la conciencia o cómo ella constituye el sentido. En definitiva, un 

ser para mí que me es posible concebirlo, pero que no es en sí.  

Ese para mí significa que recae en mi conciencia y tomo conciencia de 

su realidad ontológica. Empero, ese objeto existe antes de que yo tome 

conciencia de él. La conciencia es pues la condición necesaria para percibir 

el objeto, pero no para que exista. Se puede enmarcar también en un 

idealismo epistemológico donde prima la conciencia en la luz que aporta 

para la cognición.  

No obstante, la conciencia no construye el sentido de las cosas, sino 

que descubre el sentido que le es revelado por el propio objeto. La 

conciencia es condición necesaria para comprender un ser, pero no para 

que exista.  

En Kant, el idealismo metafísico es un idealismo metafórico. 

Considera, como también Husserl, que la realidad es un producto de la 

conciencia humana. La subjetividad es la única entidad absoluta y 

autónoma de su existencia. La conciencia es necesaria para que el mundo 

exista. 

En la obra de Stein Introducción a la filosofía es donde hace su crítica 

sistemática al maestro. Es una refutación indirecta, sutil y velada a través 

de sus objeciones directas a Kant y Berkeley. Stein repara en asemejar el 

pensamiento de Husserl con el de Berkeley.  

No obstante lo anterior, hay momentos, en especial durante el periodo 

de los años 20 y 30, donde hay ciertas incoherencias o debilidades 

personales en la defensa de su maestro Husserl. Stein salvaguardará a su 

maestro, muy forzosamente a mi juicio, explicando que el idealismo de 

Husserl es una conclusión personal del autor y que, en ningún caso, se trata 

del fruto de sus investigaciones fenomenológicas. 

En el congreso de Junsy (1932), argumentó que las Investigaciones 

Lógicas y las Ideas, obras ambas de Husserl que representan la primera 

etapa y su segunda etapa con tendencia más claramente idealista, son 

compatibles y no hay ruptura en su pensamiento. Ciertamente, de algún 

modo, descoloca al estudiar el desarrollo de su pensamiento, pero quizá 

haya otras causas más allá de lo intelectual que hagan a Stein justificar así a 

su maestro. 

Fuera lo que fuere, queda claro que Husserl se orienta hacia un 

idealismo trascendental muy próximo al planteamiento de Kant y su 

discípula abraza una ontología realista fundamentada en la tradición 

aristotélico-tomista. Quizá, la diferencia fundamental entre ambos se trate 



62 | Ismael ABAD BAYO 

de que para Husserl el sentido de las cosas depende de la existencia de una 

comunidad de mónadas, entendiendo éstas como una concretización del yo 

trascendental y dándolas el rango del único ser absoluto; para Stein, el 

sentido de las cosas depende de Dios, que es el único ser absoluto. 
 

BIBLIOGRAFÍA 

GAMBRA, Rafael (1981). Historia sencilla de la Filosofía. Ed. Rialp (Madrid). 

HAYA, Fernando (2008). El marco fenomenológico y el realismo metafísico en el 

pensamiento de Edith Stein. Anuario Filosófico de la Universidad de Navarra 

(Pamplona).  

HUSSERL, Edmund (2006). Investigaciones Lógicas I. Alianza Editorial (Madrid). 

HUSSERL, Edmund (2013). Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía 

fenomenológica. Libro primero: Introducción general a la fenomenología pura. Ed. 

UNAM-Instituto de Investigaciones Filosóficas, Fondo de Cultura Económica. 

Colección Filosofía contemporánea (México). 

KANT, Emmanuel (1978). Crítica a la Razón Pura. Ed. Alfaguara (Madrid). 

MACINTYRE, Alasdair (2008). Edith Stein. Un prólogo filosófico, 1913-1922. Ed. 

Nuevo Inicio. (Granada). 

MARÍAS, Julián (2017). Historia de la Filosofía. Ed. Alianza Editorial (Madrid). 

STEIN, Edith (2007). Obras completas III. Escritos Filosóficos. Etapa de pensamiento 

cristiano. Ed. Monte Carmelo. Espiritualidad. El Carmen. (Madrid). 


